ر فصلنامه پژوهشهای حفاظتی ـ امنیتی دانشگاه جامع امام حسین(علیهالسلام) سال دوازدهم، شمارهٔ ۴۷ پاییز ۱۴۰۲

## تاثیرات سیاسی امنیتی نظریه مقاومت اسلامی در برابر لیبرالیسم غرب، الگویی برای جریان حلقه میانی تمدن نوین اسلامی

#### ● عزيز جوانيور هروى ●

دانشیار گروه علوم سیاسی، واحد تبریز، دانشگاه آزاد اسلامی، تبریز، ایران (نویسنده مسئول)

#### ●سیدیحیی حسینی پنجکی

دانشجوی دکترای تخصصی گروه علوم سیاسی، واحد تبریز، دانشگاه اَزاد اسلامی، تبریز، ایران

#### ●پرویز احدی

استادیار گروه علوم سیاسی، واحد تبریز، دانشگاه آزاد اسلامی، تبریز، ایران

تاریخ پذیرش: ۱۴۰۲<u>/۰۹/۱۴</u>

تاریخ دریافت: ۱۴۰۲/۰۷/ ۱۴

#### چکیده

تحولاتِ سیاسی، اجتماعی، اقتصادی و فرهنگی یک قرن اخیر و به ویژه چند دهه گذشته در عرصه جهانی که در بسیاری از جهات تحقیر انسان و انسانیت را در پی داشته است، متعاقباً منتج به تشکیل فضایی استعاری و اسطورهای شده است که از سویی با استمداد از دین گروی و از سوی دیگر با استعانت از دنیاگرایی، آزادی انسان را به مثابه دالهایی مرکزی و بنیادین دنبال می کند. دو گفتمان مسلط و متخاصم، یعنی گفتمان اسلام سیاسیِ معاصر و گفتمان لیبرالیسم غربی (علی رغم امتداد داشتن و ریشه گرفتن از بطن تاریخ) از دل چنین فضای ملتهبی دگرباره نُضج گرفته، بازسازی و برجسته شدهاند. گفتمانهایی که به رغم داشتن شباهتهایی صوری، در ابعاد نظری و عملی همواره در تعارض با یکدیگر قرار دارند. این مقاله با بهره گیری هدفمند از روش تحلیل گفتمان لاکلا و موف، مبانی نظریه مقاومت را تبیین و نقاط تطابق و خاصه تخاصم و تعارض ذاتی آن با لیبرال دمو کراسی غربی در سویههایی هم چون نوع نگاه به انسان، عقلانیت، حکومت و حاکمیت، فرهنگ، اقتصاد، جامعه، فرد و ... را نشان خواهد داد و بدین ترتیب کیفیت تکوین و زایشِ و حاکمیت، فرهنگ، اقتصاد، جامعه، فرد و ... را نشان خواهد داد و بدین ترتیب کیفیت تکوین و زایشِ ناگزیر نظریه مقاومت اسلامی در برابر لیبرالیسم غربی را به عنوان الگویی برای جریان حلقه میانی تمدن نوین اسلامی دنبال خواهد کرد. در این تحقیق، شیوهای توصیفی –تحلیلی در پیش گرفته شده و مبتنی بر روش اسنادی و کتابخانهای از دادهها و اسناد بهره گیری شده است.

كليد واژهها: اسلام سياسي، توحيد، نظريه مقاومت، ليبراليسم سياسي، دمو كراسي

### مقدمه و بیان مسأله

اسلام به مثابه دینی الهی و سعادت بخش از بدو ظهور خویش شعارها و اصولی را به «ناس» یا تودههای بشری عرضه داشت که اصلی ترین و بنیادی ترین شعار این دین آسمانی، توحید و باز گشت به جهانبینی توحیدی بود. توحید البته نه به شکل صوری و سطحی بلکه با تمام بار معنایی عظیم و ثقیل خویش- اصل و شعاری بود که از آغاز، با «لا»ی سلبی خویش، تضاد، تعارض و تنازع را پیش کشیده و امحاء نظم موجود را مطالبه می کرد و با «الا»ی ایجابی خویش، در صدد «جایگزینی» و «نهادینه»سازی نظم نوینی بود که نظم پیشین را در تمامی ساحاتِ معرفتشناختی ۱، هستیشناختی ۲ ، انسان شناختی و... به چالشی ژرف می کشاند. چالشی که در تمامی ابعادِ کارکردیِ سیاسی، اجتماعی، فرهنگی و اقتصادی جامعه سرایت می کرد. آن طبقات و اصنافی که عمق پیام توحیدی اسلام و رسول الله صلوات الله عليه را درک مي کردند، به خوبي ميدانستند که اين پيام، پيام و مفهومی صرفاً انتزاعی، فلسفی و عقیدتی نیست که در کُنج عزلتِ ذهن حامیانش لانه کند و به مناسبات اجتماعي و سياسي وَقعي ننهد. آنها نيك دريافته بودند كه وقتي پيامبر صلوات الله عليه، شعار نظری خدایی جز «الله» نیست را طرح میافکند. متعاقباً، آنی، عیناً و عملًا «لات»، «مَنات»، «عُزِّى» و... در هم شکسته و حربههای خدایی اشرافیت قریش به حاشیه رانده خواهند شد. بُتهای بی جان سنگی و بُتهای «جاندار» فکری، فرهنگی، اقتصادی و سیاسی که به تعبیر حضرت امیر (ع) به مثابه أنداد خدا اتخاذ شده بودند" تكسير و خُرد مي شوند، نظم طاغوتي و دنيوي حاكم، معدوم و منهزم خواهد گشت. بساط استكبار، استضعاف، استعباد، استبداد، استثمار، استحمار، استغفال و استعمار برچیده خواهد شد و تار و پود و شیرازه هستی اجتماعی «جاهلیت» و «شرک» و خرافه مندرس و منفصل خواهد گشت. از این جا بود که جبهه باطل، انواع فشارها، حملهها، هجمهها، حربه ها، تهدیدها، تطمیع ها را برای در نطفه خفه کردن شعار و اصل توحید و ممانعت از انتشار آن

#### 1. Epistemology

٣. اشاره به بخشی دیگر از خطبه ی اول نهج البلاغه: لَمَّا بَدَّلَ أَكْثَرُ خَلْقِهِ عَهد اللهِ إِلَيْهِمْ فَجَهِلُوا حَقَّهُ وَ اتَّخَذُوا الأندادَ مَعَهُ وَ الْجَالَتْهُمُ الشَّيَاطِينُ عَنْ معْرِفَتِهِ وَ اقتطَعَتْهُمْ عَنْ عِبَادَتِهِ: به هنگامی که بيشتر مردم، عهد و پيمانی را که با خدا بسته بودند، شکسته بودند و حق پرستش او را ادا نکرده بودند و برای او در عبادت شريکانی قرار داده بودند و شيطانها از شناخت خداوند، منحرفشان کرده بودند و پيوندشان را از پرستش خداوندی بريده بودند.

<sup>2.</sup> Ontology

تاثيرات سياسي امنيتي نظريه مقاومت اسلامي در برابر ليبراليسم غرب، الگويي براي جريان حلقه مياني تمدن نوين اسلامي

بر عليه ييامبر اسلام صلوات الله عليه و اصحاب ايشان به كار گرفتند و همه اين ها براي آن بود كه اسلام و آموزههای توحیدی و عدالت گستر آن را به محاق رانده و سیادت و حاکمیت خویش را از هرگونه تهدید بالقوه و بالفعل مصون داشته و نظم و ساختار فرهنگی، سیاسی و اقتصادی خویش را استمرار و تحکیم بخشند. چنین امری جز با استمساک به حربههای فوق، میسور نبود. پیامبر صلوات الله عليه در مقابل، دو راه بيشتر نداشتند: يا آن كه هم چون پيروان اديان تحريف گشته پيشين، راه انفعال، سازش و وفاق در پیش گیرند یا آن که به «مقاومت» ٔ ، ایستادگی و پایداری بیردازند. پیامبر اسلام راه دوم را برگزیدند و برای نشر دعوت خویش، اندک تسامحی به خرج نداده و به مقاومتی استوار و جامعالاطراف در برابر حملات گوناگون پرداختند تا آن که خداوند نهضت اسلام را بر فرَق فوق نصرت بخشید و میوههای آن را به بار نشاند. پس از قرنها دور افتادن مسلمانان از تراث فکری و عملی خویش، با وقوع «انقلاب اسلامی ایران» در سال ۱۹۷۹ میلادی که در امتداد نهضت و رسالت اسلامي پيامبر اكرم صلوات الله عليه تكوين يافته بود، احياي توحيد و خاصه توحيد حاكميتي و تشكيل «حكومت اسلامي» و يس از آن «تمدن اسلامي»، دگرباره به عنوان هدف مسلمين قرار گرفت. لکن در این برهه زمانی نیز دشمنان اسلام و مناسبات توحیدی آن از پای ننشسته و شروع به خصومت کردند. هر چند که گفتمان مارکسیسیتی-لنینیستی پیش از انقلاب و در چند صباحی پس از آن دشمن اصلی اسلام محسوب می شد، اما با سقوط اتحاد جماهیر سوسیالیستی شوروی، نظام لیبرال دمو کراسی غربی، گوی سبقت را از مار کسیسم ربود و از آن جا که گفتمان اسلام سیاسی را به عنوان دشمن اصلي خويش مي شناخت، با آن شديداً خصومت ورزيد. خصومتي كه به دليل سلطه علمي و نظامي آن در برهه زماني كنوني، «مقاومتي» همه سويه و جامع الاطراف از سوى جبهه اسلام سیاسی با محوریت جمهوری اسلامی ایران را می طلبید.

همه ی موارد فوق، «مقاومت» و «استقامت» را در مقام «ضروریاتِ دین اسلام» می نشاند و علاوه بر این، آیات صریح و متعدد قرآنی، سنت و سیره نبوی، احادیث متقن و سخنان بزرگان و شخصیتهای برجسته ی انقلاب اسلامی نیز بر این امر صحه می گذارند. بنابراین مسأله اصلی این پژوهش در همین حیطه «نظریه ی مقاومت» جای می گیرد. مقاومتی که در قرآن، سنت، احادیث، تاریخ اسلام و... با اسامی، القاب و اصطلاحاتِ گوناگون از آن یاد شده و آن را رمزِ پیروزی جبهه اسلام شمردهاند. لذا هدف این پژوهش بررسی نظریه مقاومت اسلامی در برابر لیبرالیسم غربی به عنوان الگویی برای جریان تمدن نوین اسلامی است.

### اهداف تحقيق

با توجه به مواردی که در مقدمه و طرح مسأله اشاره شد، اهداف تحقیق عبارتند از:

١-تبيين مباني نظريه مقاومت اسلامي در برابر ليبراليسم غربي

۲-اثبات ضروری بودن مقاومت و نظریه آن به عنوان الگویی برای جریان حلقه میانی تمدن نوین

## پیشینه پژوهش

چند مورد از پژوهشهایی که قرابت موضوعی با این تحقیق دارند، عبارتند از:

۱- ملتفت، مریم، (۱۳۹۷)، نقش روحیه مقاومت در استکبار ستیزی از دیدگاه قرآن

مسئله اصلی در این یژوهش این است که نقش روحیه مقاومت در استکبارستیزی چیست؟ خداوند در قرآن کریم از سویی استبداد و سرکشی و استعلای مادی و قهری حاکمان ستمگر را به تصویر می کشد و از دیگر سو به مقاومت مومنانی اشاره دارد که با توکل به خدا در برابر آنان ایستادگی مي كنند.

۲- عبدالامير، ابتهال، الصالح، علوان، (١٣٩٨)، ظهور ادبيات مقاومت اسلامي در جنوب لبنان مهمترین نتیجهای که از این یژوهش گرفته می شود، این است که ادبیات مقاومت اسلامی در منطقه جبل عامل از زمان شیعه شدن ساکنان آن دیار متولد شد، نه این که زاییده روزگار معاصر باشد.

۳- فرزانه، اسدی، (۱۳۹۶)، فرهنگ مقاومت و استکبار ستیزی در قرآن

مبتنی بر این تحقیق، از جمله مسائلی که قرآن کریم آن را بیشتر مورد تأکید قرار داده، استکبار و شيوههاي مقابله با مستكبرين مي باشد.

۴- جلو داران، امید، (۱۳۹۸)، دیدگاه فکری رهبری از مقاومت

در این پژوهش، مقام معظم رهبری مد ظله العالی از اصیل و درست بودن «نظریّه مقاومت» سخن می گویند و بر لزوم ترویج این نظریّه در مقابل دشمن قوی پنجه تأکید می کنند. «الگوی قهرمانانه مقاومت» در مقابل روند سازش موضوع دیگری است که رهبر انقلاب به آن اشاره می کنند.

۵- مهدیان، علی، (۱۳۹۹)، کتاب طرح کلی اندیشه مقاومت

این کتاب تلاش می کند با توجه به مبانی و منظومه فکری حضرت امام (ره) و رهبر معظم انقلاب، با توجه به تراث حکمی و عرفانی که شالوده فکری حضرت امام (ره) را شکل میدهد، مسئله پیشرفت انقلاب اسلامی را تبیین و اثبات کند. بر اساس این تحلیل، اصلی ترین راهبرد مقطع کنونی انقلاب هم، اندیشه مقاومت دانسته شده است و...

81

این تحقیقات، با تمام اهمیت، ارزش علمی و کاربردی خویش و به رغم تقارب موضوعی با برخی از ابعاد این مقاله، به دنبال تحلیل گفتمانهای انقلاب اسلامی و لیبرال دموکراسی و تبعاً اثبات ضرورت نظریه مقاومت نبودهاند و این موضوع هدفی است که مقاله حاضر در پی آن است.

### چارچوب نظری تحقیق

«نظریهی برخورد تمدنها و بازسازی نظم جهانی» ٔ ساموئل هانتینگتون ٔ در کنار نظریات برخی از نظریه پردازان وابسته و مقوم نظام لیبرالیستی غربی نظیر برنارد لوئیس ٌ و فرانسیس فوکویاما ٔ ، به عنوان چارچوب نظری این مقاله برگزیده شده است. هانتینگتون، «تمدنهای مبتنی بر ادیان گوناگونی» را در جهان کنونی بر میشمارد که پس از جنگ سرد با هم به تقابل میپردازند، اما به نظر میرسد که در نظر وی تقابل هیچ یک از این تمدنها و فرهنگها به اندازهی «تمدن لیبرالی غرب مسیحی» و «تمدن اسلامی شرق مسلمان» نیست. (هانتینگتون، ترجمه محمد علی حمید رفیعی، ۱۳۷۸: ۳۹). از همین جاست که تفاوت دیدگاه وی از تفاوت نگرش اندیشمندان لیبرال دیگری همچون فرانسیس فوکویاما و دنیل پایپز مشخص می شود. به نظر هانتینگتون برای تبیین سیاست جهانی، یکی از فراگیرترین الگوها مبتنی بر این فرض بود که پایان جنگ سرد، به منزله پایان در گیریهای مهم در سیاست جهانی و ایجاد یک جهان کما بیش «هماهنگ» بود. در تکوین این الگو، «نظریهی پایان تاریخ» فوکویاما بسیار مطرح بود. استدلال فوکویاما چنین بود که: «چه بسا ما شاهد پایان تاریخ باشیم، یعنی پایان تکامل ایدئولوژیک نوع بشر و جهانی شدن دموکراسی لیبرال غرب به منزله شکل نهایی حکومت». (همان، ۴۳) از سوی دیگر کسانی هم چون دنیل پاییز <sup>۵</sup>در کنار و همسو با نظریاتِ لیبرالهایی هم چون فوکویاما معتقد بودند که: مسلمانان برای گریز از هنجار گسیختگی، یک راه حل بیشتر ندارند، چرا که مدرن شدن مستلزم غربی شدن است و اسلام برای مدرن شدن راه حلى ندارد و از سكولاريسم نمي توان اجتناب كرد. (همان، ١١٤)

پر واضح است که هانتینگتون که از مهم ترین دانشمندانِ علوم اجتماعی، سیاسی و استراتژیستهای سطح کلانِ نظام ایالات متحده آمریکا است، دلبسته و دلمشغول تمدن لیبرالی غرب است و در تعارض مستقیم با تمدن اسلامی قرار می گیرد اما تحولات سالهای پس از دههی ۱۹۹۰ میلادی

<sup>1.</sup> The Clash of Civilizations and the Remaking of World Order

<sup>2.</sup> Samuel P. Huntington

<sup>3.</sup> Bernard Lewis

<sup>4.</sup> Francis Fukuyama

<sup>5.</sup> Daniel Pipes

تاکنون نشان داده است که تحلیلهای او در بسیاری از موارد با واقعیت منطبق بوده است. نبرد تمدنی بینِ اسلام و غرب در مقطع کنونی شدت بسیاری یافته و جمهوری اسلامی ایران و جریانهای وابسته به آن از سویی و ایالاتِ متحده آمریکا و کشورهای وابسته به آن از سوی دیگر محور اصلی این نبردِ تمدنی هستند. نبردی که در تمامیِ ابعاد و شاخصهای فرهنگی، سیاسی و اقتصادی جریان دارد. از آن جایی که قدرتِ مادی این دو تمدن لااقل در برهه کنونی یکسان نیست، مسئله «مقاومتِ اسلامی» در مقابل هجمهها و حملههای همه سویه از جانب تمدنِ لیبرال دموکراتِ غربی مطرح می شود. مسئله ای که در این تحقیق بدان پرداخته شده و چراییِ انجام این مقاومت مورد تحلیل و بررسی قرار گرفته است.

## روش تحقيق

این پژوهش از سویی جنبه نظری و بنیادین داشته و از سوی دیگر حائز جنبهای کاربردی است. بنابراین برای تبیین و تنسیق مطالب و گردآوری دادههای آن، از روش «کتابخانه»ای و «اسنادی» استفاده شده است. در این راستا ابتدا مبتنی بر «منابع»، «اسناد» و همچنین سخنان و آثار اندیشمندان و متفکران انقلاب اسلامی و به طور خاص امامین انقلاب از سویی و مبانی نظری، سیاسی و اقتصادی لیبرال دمکراسی و آراء استراتژیستهای وابسته به آن چالشهای نظری، سیاسی و اقتصادی بین گفتمان اسلامی و گفتمانِ لیبرال دموکراسی غرب و درنتیجه لزوم مقاومت اسلامی در برابر آن مشخص می شود. در این راستا سعی شده است از برخی از ظرفیتهای روش تحلیل گفتمان لاکلا و موف استفاده شود و ضمن برشمردن شرایط و فضای «استعاری و اسطورهای» موجود، «دالهای مرکزی» گفتمانهای اسلام سیاسی و لیبرال دموکراسی و در نتیجه «وقتهها و عناصر» آن را «مفصل بندی» نموده و در تضاد با یکدیگر قرار داده تا «فضای خصومت و غیریت» و نهایتاً لزوم مقاومت مشخص شود!.

۱. در باب روش تحلیل گفتمان لاکلا و موف و موارد مطرح گشته در این بخش، به این منابع رجوع خواهد شد:

الف)هوارث، ديويد،١٣٧٧، ١٤٣

ب) فركلاف ، نرمن، ۱۳۸۱، ۱۰۱

ج) حقیقت، سید صادق، ۱۳۹۸ ،۵۷۷

د) سعید،بابی،۱۳۷۹، ۸۷

ه) مارش،دیوید، استوکر،جری،۱۳۷۸، ۲۰۷–۲۰۸

### يافتهها و تجزيه و تحليل دادهها

"جامعیت"، "وحدت" و "بسط حداکثری" از ویژگیهای رویکرد توحیدی است. این رویکرد است که منشأ شکل گیری نگرش با عمق ولایی و نبوی به کل عالم شد. رویکرد ولایی تلاش می کند تک انسانها و همین طور کل جوامع انسانی را تربیت کند و به سمت الله سیر دهد و صیرورتی توحیدی را رقم بزن. عیرورتی که ثمرهاش حاکمیت انسانها بر مراتب پایین تر نفسشان است، یعنی انسانها بر خودشان حاکم شوند و مظهر حکومت الله باشند. این همان مجرای نگرش شریعت مدار توحیدی است که تلاش می کند همه ظواهر را آن چنان که خدای متعال می خواهد سامان دهد. یعنی ساختار امامت و امت را توسعه داده و فراگیر کند. با این حساب رویکرد توحیدی با نگرش ولایی و نبوی – انسان موحد – حقیقت قیام را باید به عنوان هسته یا دالهای مرکزی گفتمان نظریه مقاومت از دیدگاه فلسفه سیاسی اسلام مورد توجه قرار داد. بنابراین بر اساس روش تحلیل گفتمانی لاکلا و موف، نتایج بدست آمده از یافتههای پژوهش مورد تجزیه و تحلیل قرار گرفته و در ادامه برای تعیین هم ارزی و چگونگی مفصل بندی دالهای مرکزی گفتمان نظریه مقاومت به بررسی روابط میان دالهای شناور و تبدیل آنها به عناصر و وقتهها از یک سو و از طرف دیگر، مقایسه آن با نظریه لیبرال دمکراسی در فلسفه سیاسی غرب به عنوان خصومت و ... پرداخته خواهد شد.

چهار پایه اصلی شکل دهنده دال مرکزی نظریه مقاومت عبارتند از:

### ١-قيام لله

قیام لله یعنی برخاستن از بستر زندگی طبیعی، انتخاب کردن بی نهایت و عبور از حجاب ظاهر. یعنی کشف واقعیت عالم بر اساس تمایل به بینهایت و انزجار از نقص، یعنی بروز و جلوه گری فطرت انسان که محجوب بود. وقتی قیام رخ می دهد آن چه نصیب انسان می شود و وجود انسان را آماده عزم و اقدام می کند ایمان است. ایمان، محصول قیام است.

۱۰۲-۰۱ .cit, pp .۲۰۰۰ ,Howarth, David (9

۱۰۵. Op. Cit, p ,۱۹۸۵, Laclau and Mouffe (;

جم.p ,۲۰۰۲ ,M.jorgensenand, L. philips (ح

ط) F. P ,۱۹۹۰ ,E. Laclau (ط

TY.p, 1997 .Laclau, E (6

با توضیح حقیقت قیام لله، اکنون باید گفت اگر قیام لله در اندازه یک امت اتفاق بیفتد، انقلاب رخ داده است، انقلابی اسلامی. اهل معرفت می گویند که اول منزل سلوک، "یقظه" به معنای بیداری است. خواجه عبدالله انصاری در منازل السائرین، اول منزل را منزل "یقظه"، یعنی بیداری ذکر می کند و این آیه شریفه را هم شاهد می آورد که خدا فرموده است: " أن تَقُوموا للهِ" و تعبیرش این است که یعنی بیدار بشوید، بیدار شدن هم یک قسم از "قیام" است. (خواجه عبداله انصاری، منازل السائرین، ۳۶-۳۷) تمام نهضتهایی که در عالم واقع می شود آن هم قیام است؛ قیام از خواب و قیام بعد از بیداری.

در یقظه و قیام سه ویژگی کلیدی وجود دارد. اول: "بی تفاوت نبودن نسبت به اعمال و اقوال نادرست و ناراحتی دائم و همیشگی از وضعیت موجود"، دوم: "تمایل دائمی به وضعیت مطلوب و فکر کردن در امور اخروی و عقبات هولناک" و سوم: "آمادگی دائمی برای حرکت از وضعیت موجود به مطلوب و اهمیت دادن به تکالیف و مسئولیتهای سنگینی که بر دوش شما است". مهم ترین واقعهای که با ظهور انقلاب اسلامی در ایران رخ داد، برداشت یک گام معنوی توسط جامعه است.

#### ۲- مقاومت

استقامت یعنی حفظ قیام؛ حفظ قیام در مقابل قدرتهای خارجی و درونی که بنا دارند این قیام را در انسان از بین ببرند. در واقع حفظ قیام نسبت به اصل قیام، اهمیت بیشتری دارد. پیامبر اکرم صلوات الله علیه می فرمایند: "شیبتنی سوره هود لمکان هذه الایه (فستقِم کَما أُمرِتَ وَ مَن تَابَ مَعَکُ) (سوره مبارکه هود، آیه ۱۱۲) استقامت حتی برای کسانی که قیام کردهاند، نیز کار سخت و طاقت فرسایی است. اگر امتی استقامت بورزد، همه قدرتهای آسمانی و زمینی به مددش می آیند. إن الذین قَالوُا رَبُنا الله ثُمَ استَقامُوا تَتَنزَلُ عَلیهمُ الملائکهُ اَلا تَخافُوا الله ... "(سوره مبارکه فصلت، آیه ۳۰)

استقامت باعث قدرت و برتری در صحنه نبرد می شود و ظهور قدرتهای ماورایی را در پی دارد. مقاومت و حفظ قیام در برابر دشمن باعث می شود که انسجام اجتماعی رشد کند و جامعه قوی تر شود و بروز وحدت در جامعه نیز در این بستر ممکن است.

۱. ترجمه: سوره هود به خاطر این آیه اش مرا پیر کرد: " پس تو و کسانی که همراه تو به سوی خداوند بازگشت کرده اند استقامت کنید، همان گونه که تو را به آن امر کرده ام. (امام خمینی، چهل حدیث ، ۱۷۲)

۲. ترجمه: بی تردید کسانی که گفتند پروردگار ما خداست ؛ سپس {در میدان عمل بر این حقیقت} استقامت ورزیدند، فرشتگان
 بر آنان نازل می شوند و می گویند مترسیدو اندوهگین نباشیدو شما را به بهشتی که وعده می دادند، بشارت باد.

حالا می توان نقش اساسی صبر را در حرکت انسان و حرکت جامعه متوجه شد. بنابراین مو تور محرک اصلی برای انسان و جامعهای که بنا دارد قیام کند و از دل حجاب دنیا عبور کند، صبر و ایمان است که به عنوان دالهای شناور تحلیل گفتمان محسوب شده و با تبدیل به عناصر و وقته ها در گفتمان نظریه مقاومت مفصل بندی و زنجیره هم ارزی را شکل می دهند.

#### ٣-اسلام ناب

طرح قیام لله وقتی در ساحت دنیا مطرح می شود، طرح "عبور از دنیا" شکل می گیرد. اندیشه عبور از دنیا ملاک اصلی برای تبیین حقیقت" اسلام ناب" است. اسلام ناب طرحی است که در مقابل دو رویکرد دیگر، یعنی اسلام لیبرالی و التقاطی از یک سوی و اسلام متحجرین از سوی دیگر، قرار می گیرد. اسلام لیبرالی قرائتی از اسلام است که آن را بر اساس تمدن غرب مدرن -که غرق در دنیا شدن ویژگی اساسی آن است - تقریر می کند و اسلام متحجرین قرائتی از اسلام است که آن را بر اساس اندیشه پیش از "رنسانس غرب" - که ملاکش رهبانیت و فرار از دنیا است - تقریر می کند. مهم ترین ویژگی اندیشه حضرت امام (ره) که در ساحتهای مختلف معنویت، اندیشه و اقدام ایشان خود را نشان می دهد مسئله "جامعیت" است. مفهوم جامعیت نتیجه ضروری نگاه توحیدی حضرت امام (ره) به کل عالم است. انسان موحد همه لایههای عالم را باید بر اساس اراده خدا تغییر دهد، از جمله دنیا را. دنیاست که کمک می کند انسان به سمت خدا حرکت کند. دنیا موتور حرکت انسان به سمت خداست. دنیا، دار تغییر است و مهم ترین نیاز سالک به سمت خدا، چه انسان سالک و چه جامعه سالک، همین موتور حرکت است. انسان در نسبت با دنیا سه رویکرد کلی می تواند داشته باشد؛ یکی رهبانیت و فرار از دنیا، دوم فرو ماندن در دنیا و سوم عبور از دنیا.

۱. جوهر اصلی در مکتب امام بزرگوار ما، رابطه دین و دنیاست؛ یعنی همان چیزی که از آن به مسئله دین و سیاست و دین و زندگی هم تعبیر می کنند... اسلام ، دنیا را وسیله ای در دست انسان برای رسیدن به کمال می داند. از نظر اسلام، دنیا مزرعه آخرت است.. اما دنیا مفهوم دیگری هم دارد. در متون اسلامی ، دنیا به معنای نفسانیت و خود خواهی و اسیر هوی و هوس خود بودن و دیگران را هم اسیر هوی و هوس خود کردن آمده است سر تا سر قرآن و احادیث و کلمات بزرگان دین در طعن و طرد چنین دنیایی است.... ما باید بین این دو معنا از دنیا فاصله قائل شویم. خود او هم دنیای به معنای دوم را به کلی کنار گذاشته بود. اهل هوای نفس و انانیت و خودخواهی و نفسانیت نبود؛ اما امام دنیای به معنای اول – یعنی عرصه وسیع زندگی – را مثل متون اسلامی و آن چنان که اسلام به ما آموخته است با دین همسان و منطبق می دانست. امیرالمومنین می فرماید" الدنیا متجر اولیاءالله" دنیا جایگاه بازرگانی و سودای اولیای خداست یا ابزار بازرگانی و سودای آن هاست. می توانند از دنیا برای رسیدن به تعالی معنوی استفاده کنند. راهی که ملت ایران در پیش دارد، راه آباد کردن دنیاست.(خامنه ای، سید علی، ۱۳۸۴)

مقام معظم رهبری مد ظله العالی در کتاب طرح کلی اندیشه اسلامی در قرآن "نظریه تقوا" را بر اساس هویت عبوری انسان از حجاب دنیا تقریر می کند و معتقد است تقوا زمانی معنا دارد که بنا باشد انسان از دنیا عبور کند. ایشان این اندیشه را در مقابل "نظریه رهبانیت" مطرح می کند. طبیعتاً سوی دیگر این اندیشه نیز نظریه "غرق در دنیا شدن"، خواهد بود.

نداشتن دنیا فقر است و داشتن دنیا غناست، اما عبور از دنیا را چه مینامیم؟ در مفهوم عبور هم کسب هست و هم رها کردن. مثل اینکه وارد اتاقی شویم و از آن خارج شویم. وارد آب شویم و در آن شنا كنيم تا خارج شويم. فقر، مطلوب نيست، چون دنيا مفيد است. اقبال به دنيا هم مطلوب نيست "حُبُ الدُّنيا رَأْسَ كُل خَطيئَهُ" حب دنيا است كه انسان را از عبور و حركت باز مىدارد. همان كه موتور حركت است، مانع و حجاب نيز هست. كسى كه به اين لايه مي چسبد، نمي تواند بايستد، قيام كند و عبور كند. يس آنچه مطلوب است، عبور از دنياست، يعني دنيا را به دست آوردن و سيس از آن عبور کردن. این باطن اندیشه امام (ره) درباره دنیاست. حضرت امام (ره) از فقر سخن می گوید، اما حکومت و قدرت را به دست می گیرد. آیا حکومت مهم ترین دارایی دنیایی نیست؟ پس هر نوع تعاملي با دنيا مردود نيست، بلكه برخورد و تعاملي خاص با دنياست كه در ذهن امام (ره) نامطلوب است. در دستگاه معرفتی که دنیا در آن محور قرار گرفته است، هر نوع محرومیتی مذموم است. برای دستگاه معرفتی که رها کردن دنیا را به نفع باطن، اساسی میداند نیز هر نوع محرومیتی ممدوح است. اما برای اندیشهای که دنیای عبوری و دنیای توحیدی را تبیین می کند. محرومیت اقسام مختلفی دارد که برخی ممدوح و برخی مذموم هستند. محرومیت هم می تواند اختیاری و انتخابی باشد و هم مي تواند غير اختياري و اجباري باشد. محروميت انتخابي نيز مي تواند به شكل كسب و رها كر دن باشد و می تواند به شکل اعراض کلی باشد. بهترین نوع محرومیت، محرومیت اختیاری است که به نحو کسب و رها کردن باشد؛ به این معنا که انسان دنیا را نه برای خود، بلکه برای خدا و عبودیت خدا به کار گیرد. انسان موحد، برای اقامه توحید در لایه دنیوی عالم مجاهدت می کند. او دنیا را برای خود نمی خواهد، بلکه آن را برای عبودیت خدا و پیاده کردن توحید طلب مم، کند.

#### ۴- حکومت الله

دین برای ایجاد عبودیت در جامعه است. "الکنبُودِیَهُ جَوهَرَهٌ کُنهُهَا الرُبُوبِیَهُ" (گیلانی، عبدالرزاق، ۱۳، ۷) جوهره عبودیت، عزت و کرامت نفس انسانها، حاکمیت و تسلط آنان بر خودشان است. تمام دین به گونهای طراحی شده که این کرامت نفس و عزت در جامعه پاس داشته شود. هدف

تاثیرات سیاسی امنیتی نظریه مقاومت اسلامی در برابر لیبرالیسم غرب، الگویی برای جریان حلقه میانی تمدن نوین اسلامی ــ

ولی فقیه و شریعت این است که انسان قیام کند و روی دیگر سکه قیام، حکومت برخویشتن است. از این رو اشکالی ندارد اگر بگوییم پروژه همه رهبران الهی، حاکمان دینی و ولی فقیه جامعه، مردم سالاری است. حرکت انسان و عبور او از هر حجابی، هویت قیام الله را شکل می دهد. حقیقت انقلاب اسلامی در اندیشه امام (ره)، همین قیام لله است. این مفهوم، حقیقت کل حرکت را تا نهایی ترین منازل آن سامان می دهد. وقتی ملت قیام کند، به حاکمیت مشروع نیز دست پیدا می کند، چون آن حاکمیت که در وجود انسانهاست مشروع است و حاکمیتی است که نفس الهی بر نفس سفلی پیدا می کند. امام خمینی (ره) قیام برای خدا را با قیام برای جمهوری یکی می داند. ایشان می گوید:" میام همگانی و برای اسلام، قیام برای خدا و قیام برای جمهوری اسلام" (صحیفه امام، ج ۷: ۲۴۵) حضرت امام (ره) این تعبیر را در موقعیتهای مختلف بیان کرده است. با این وصف معلوم می شود که تحقق جمهوری اسلامی در واقع همراه است با برداشتن یک گام به سمت خدا و قیام لله. (همان، ج ۱۱: ۲۶۹)

امام (ره) راه صدور انقلاب را که هویتش قیام لله است، حاکمیت مردم به خودشان می داند. اساساً حاکمیت مردم بر خودشان محقق نمی شود، مگر این که انسانها قیام کنند. از این رو مردم سالاری در بستر واقعه ای دینی و ایمانی رخ می دهد و اساساً هویتی ایمانی و دینی دارد. این است که حاکمیت مردم بر خودشان امری ساختنی است و این نکته مهمی است. از این رو امام (ره) می گوید که عده ای نمی خواستند مردم ما حاکم بر خودشان باشند، میخواستند مردم خواب باشند. آزادی حیوانی و در خواب داشته باشند. در واقع حاکمیت مردم بر خودشان در بستر بیداری رخ می دهد و این یک آزادی دیگر است. حاکمیت و سالار بودن مردم می تواند رشد کند، به اندازه ای که هویت جمعی، سلوک الی الله می کند، حاکمیت و سالار بودن آنها نیز شدت می گیرد. سالار شدن مردم قیام است و واقعه ای ایمانی است. از این رو آثاری بر آن بار می شود که بر بعد ایمانی و حقانی انسان بار می شود. برای توضیح این نکته باید گفت، اگرچه ملاک حق، رأس هرم هستی است، ولی ملاک حرکت، قسمت پایین این هرم است. یعنی ملاک، تغییر و تصمیم در خود انسانها و بدنه انسانها است. تصمیم گیری و حرکت را باید به خود انسانها سپرد و خودشان باید حرکت کنند. اکنون انسانها به اندازه ای که بر می خیزند و حرکت می کنند، به فطرت مخموره و به حق نزدیک می شوند. این واقعه ر خدادی ایمانی است. حرکتی که انسانها به سمت عمق عالم می کند، ایمان است و همین ویژگی باعث می شود که انسانها حرکتی که انسانه به سمت عمق عالم می کند، ایمان است و همین ویژگی باعث می شود که انسانها حرکتی که انسانها

به لحاظ ایمانی به هم متصل شوند، به هم مدد رسانند و منسجم شوند. با توجه به این نکته باید گفت، در مردم سالاری، حاکم این فرد یا آن فرد نیست، بلکه مردم به لحاظ وضعیت وجدانی شان هستند که بر خود به لحاظ وضعیت متکثر شان حاکم می شوند. در واقع مردم سالاری با نفی استبداد همراه است. در مردم سالاری وجه وحدت انسانی بر وجه کثرت آنها حاکم می شود و این نوعی رشد، بلوغ و بر انگیختن است که در امت رخ می دهد و به همین اندازه امت دارای رشد می شود. اگر کار به موجود در حال حرکت و قیام سپرده شود، به سمت حق حرکت خواهد کرد. با این حساب مردم سالاری اتفاقی ایمانی است و همراه یک قیام است؛ چه بسا باید گفت: تا قیام در ملتی رخ ندهد، مردم سالاری حقیقی رخ نخواهد داد.

بعد از قیام، قدم اول توجه به حکومت است. محور هر تغییری تصمیم و اراده است و به همین دلیل بدون حکومت اساساً نمی توان هیچ تغییری را در جامعه انتظار داشت. تحقق حکومت الله نشان دهنده تحقق ایمان در روح فرد و جامعه است. اهمیت عمل و اقامه نیز از این جهت است که هر تغییری نیاز به اتصال انسان به ساحت عمل دارد و بدون اتصال به این لایه از هستی، هیچ تغییری در انسان ایجاد نمی شود. لذا در وهله اول تلاش می شود که همه دارایی های یک امت برای شکل گیری حکومت به کار گرفته شود. چنان که در وهله اول تلاش می شود که همه دارایی های درونی یک انسان برای تغییر رفتار او که شریعت و اسلام است به کاربرده شود، بقیه تغییرات بعد از این مرحله و در این بستر محقق می شود از . حکومت دارای حقیقتی عمیق تر است. بروز و ظهور حکومت به واسطه اقدام و عمل جامعه است، ولی جایگاه حکومت ساحت تصمیم گیری است و عمق حکومت را باید بر اساس عمق می شود و هنگامی که عقل و بلکه بالاتر از آن، یعنی دین الهی بر مملکت وجود یک جامعه حکومت می شود و هنگامی که عقل و بلکه بالاتر از آن، یعنی دین الهی بر مملکت وجود یک جامعه حکومت اسلامی" را اولین بار حضرت امام (ره) در مورد جریانهای اسلام مبارز در منطقه بکار برد. خلاصه اسلامی" را اولین بار حضرت امام (ره) در مورد جریانهای اسلام مبارز در منطقه بکار برد. خلاصه آنکه عصر روح الله را باید با هویت قیام شه معرفی کرد. قیام شه در قواره یک امت بروز کرده است

۱. حکومت در نظر مجتهد واقعی فلسفه عملی تمامی فقه در تمامی زوایای زندگی بشریت است ، حکومت نشان دهنده جنبه عملی فقه در برخورد با تمامی معظلات اجتماعی و سیاسی و نظامی و فرهنگی است، فقه ، تئوری واقعی و کامل اداره انسان از گهواره تا گور است.

تاثیرات سیاسی امنیتی نظریه مقاومت اسلامی در برابر لیبرالیسم غرب، الگویی برای جریان حلقه میانی تمدن نوین اسلامی –

و در حال توسعه در کل عالم است. همین حقیقت است که با توسعه کمی و کیفی اش ظهور را رقم می زند. با این حساب انقلاب ایران حقیقتاً مقدمه رخدادی، جهان شمول به نام ظهور است. اسلام ناب که مغزایش اندیشه عبور از دنیا است حرف نوی حضرت امام (ره) برای دنیای امروز است.

#### بررسی ساختار اجتماعی توحیدی از منظر موقعیت گذاری در تحلیل گفتمان

برای ترسیم ساختار اجتماعی توحیدی از منظر موقعیت گذاری در تحلیل گفتمان، حداقل باید دو بحث در عرض هم بحث را مطرح کرد؛ یکی بحث امام و امت، دیگری بحث خواص و عوام. "یا أیها الذین آمَنُوا کُونوا أنصار نیستند. در واقع یک امام داریم و بُعد نخبگان و خواص و بُعد عوام. "یا أیها الذین آمَنُوا کُونوا أنصار الله کَما قال عیسی ابنُ مَریم لِلحواریین مَن أنصاری إِلَی الله قال الحواریون نَحنُ أنصار الله فامَنت طانهٔ مِن بَنی إسرائیل و کَفَرَت طانِفَه فَایَدنا الذین آمَنُوا علی عَدُوهِم فَاصِبحُوا ظاهرین" (سوره مبار که صف، آیه ۱۴) این نگرش غیر آن است که کل متن جامعه را مدنظر داشته باشیم که در آن، همه با هم مخاطب دین هستند. در این جا میخواهیم ساختارهای اجتماعی را بر اساس نگرش توحیدی از منظر موقعیت گذاری در تحلیل گفتمانی مورد توجه قرار دهیم. دیدن ساختارهای اجتماعی و طرح کلان و کلی که دین برای صورتبندی شمائل جامعه توحیدی ارائه می کند، به ما کمک می کند بتوانیم بفهمیم برای دینی کردن زندگی باید در قدم اول چه ویرایشی عور از دنیا را در جامعه حفظ کرده و چطور می توانیم بفهمیم مهم ترین رکن دین که باید جامعه می را در جامعه حفظ کنیم، باید چه ساختاری را در جامعه حفظ کرده و چطور می توانیم جامعه ای را انقلابی نگه داریم؟ به ما کمک می کند که بتوانیم بفهمیم مهم ترین رکن دین که باید در جامعه شکل بگیرد چیست؟ به ما کمک می کند که ارزش نظام سیاسی را در جامعه متوجه شویم.

نگرش جامع توحیدی در ساحت سلوک امت، یک انقلاب دائمی را توصیه می کند، لذا در ساحت طرح ارتباطات اجتماعی و صورت بندی ظاهری جامعه نیز شمایل یک نظام اجتماعی توحیدی را ارائه می دهد.

۱. ترجمه: ای کسانی که ایمان آورده اید یاران خدا باشید همان گونهکه عیسی بن مریم به حواریون گفت یاران من در راه خدا چه کسانی اند حواریون گفتند ما یاران خداییم پس طائفه ای کفر ورزیدند و کسانی را که گرویده بودند بر دشمنان شان یاری کردیم تا چیره شدند.

نگرش ولایی که توجه به حقیقت ولایت دارد نیز قیام شه را برای صیرورت عمیق جامعه نشانه می رود. لذا حاکمیت، هویت الهی امت بر خودشان را سامان می دهد. نگرش نبوی هم که توجه به حقیقت نبوت دارد و شریعت را یعنی ظاهر توحیدی عالم را مطمح نظر قرار می دهد، آن چه به عنوان اساس صورت بندی عالم معرفی می کند، نظام اجتماعی توحیدی است. نظامی اجتماعی که در آن، هم امام و هم امت دیده می شود، آن هویت ولایی، خود را در چنین قالبی بروز می دهد. با این حساب نظام اجتماعی توحیدی است. نظامی که ار تباطات فی مابینی آن پر است از پیوستگی قلبی و روحی انسانها همراه با احساس مسئولیت نسبت به یکدیگر. یعنی همه در فضایی از کشش محبتی ایمانی و معنوی تنفس می کنند و در فضایی پر از احساس مسئولیت نسبت به هم و مدد رسانی نسبت به هم دیگر. آن هویت ولایی، خود را در ار تباطات اجتماعی این چنین بروز می دهد که "و المُومِنُونَ وَ المُؤمِناتُ بَعضُهُم أُولِیاءُ بَعضِ یَأمُرُونَ بِالمَعرُوفِ وَ یَنهُونَ عَنِ المُنكَر (... " (سوره مبار که توبه، آیه ۲۱) بر این اساس است که ار تباطات اجتماعی این جامعه بر محور تواصی به حق و تواصی به صبر شکل می گیرد. همه تلاش می کنند توحید را که مقصد و جهت حرکت است، حق و تواصی به صبر را که محور اساسی قیام و سلوک است، به هم یاد آوری کنند.

پس ولایت یعنی چه در اصطلاح اولیِ قرآنی ؟ در اصطلاح اولی قرآنی، ولایت یعنی به هم پیوستگی و هم جبهه گی و اتصال شدید یک عده انسانی که دارای یک فکر واحد و جویای یک هدف واحدند، در یک راه دارند قدم بر می دارند، برای یک مقصود دارند تلاش و حرکت می کنند و یک فکر و عقیده را پذیرفته اند. هر چه بیشتر این جبهه باید افرادش به همدیگر متصل باشند و از جبهههای دیگر و قطبهای دیگر و قسمتهای دیگر خودشان را جدا و کنار بگیرند، چرا؟ برای این که از بین نروند، هضم نشوند. این را در قرآن می گویند ولایت. پیغمبر جمع مسلمانِ آغاز کار را، با این پیوستگی و جوشندگی به وجود می آورد، این ها را به همدیگر متصل می کند و به صورت یک پیکر واحد درمی آورد. به وسیله این ها امت اسلامی و جامعه اسلامی را تشکیل و به وجود می آورد. از پیوند این ها با دشمن ها، با مخالفین، با معاندین، با جبهههای دیگر جلوگیری می کند. (خامنهای، سید علی، ۱۳۹۸، ۱۳۹۸)

۱. ترجمه: مردان و زنان با ایمان دوست و یار یک دیگراند همواره به کار های نیک و شایسته فرمان می دهند و از کارهای زشت و ناپسند باز می دارند، و... این بحث به لحاظ روابط فی مابینی انسان ها بود. از سوی دیگر چون از نگاه جامعه توحیدی، هویت واحد انسان ها اصالت دارد، لذا یک حقوق مشترک انسانی بر اساس هویت الهی آن ها ارائه کرده و بستری مساوی برای رشد انسان ها فراهم می کند.

لکن غیر از ارتباطات اجتماعی و حقوق مشترک، چینش جامعه ولایی و توحیدی نیز مهم است. اساسی ترین نکته در این چینش آن است که جامعه توحیدی قدرت تصمیم گیری واحد دارد، یعنی بروز دهنده ی یک اراده واحد است. جامعه توحیدی رشد و تمایز انسانها را مشاهده می کند و همه را در جایگاه حقیقی خود می نشاند. جامعه توحیدی عبارت از جامعه ای است که همه با حفظ مراتبشان یک نظر و مقصد داشته باشند و آن مقصد الهی است، کأنّه یک موجودند. (صحیفه امام، ج ۱۱، ۴۶۹)

تمایزات در جامعه توحیدی، خود باعث رشد و حرکت است. تمایزات انسانها نفی نمی شود، بلکه ملاحظه شده و در راستای باطن جامعه و سلوک جامعه به سمت الله به کار گرفته می شود. جامعه توحیدی وضعیتی فطری دارد، ارتباطات بین انسانها در این جامعه، صورت فطری و جان پسندی دارند. حتی اختلافات انسانی وقتی در ارتباطات بین آنها مؤثر می افتد یک ارتباطات دل پسند اجتماعی را شکل می دهد.

طرح کلی چنین جامعهای را صورت بندی امام و امت سامان میدهد. امام مرکز جامعه است و امت متن حامعهاند.

جبههی واحد و پیوستهای که در حقیقت بانی مدینهی فاضلهی اسلامی است پس از تشکیل واحد عظیم "امت"، در سطح عموم مؤمنین و معتقدین به دین گسترش می یابد و اصل "ولایت" در موضع گیریهای داخلی و خارجی امت اسلامی تجلی می کند. در داخل، همه آحاد و جناحهای ملت موظفند که با دقت و احتیاط تمام، نیروها را در یک راه و به سوی یک هدف بسیج کرده و از تشتت و تفرق که موجب هرز رفتن بخشی از نیروهاست بشدت بپرهیزند و در خارج از هر گونه رابطه، پیمان و مودتی که جهان اسلام را در خطر فرو دست شدن و از استقلال محروم ماندن قرار دهد، اجتناب ورزند. بسی روشن است که حفظ و رعایت این هر دو رویهای "ولایت" (اتصال و ارتباط و وابستگی داخلی و جدایی و تأثیر ناپذیری و عدم وابستگی خارجی) مستلزم وجود یک قدرت متمر کز و مسلط است که در حقیقت، واحد تبلور یافتهای از همهی عناصر مثبت و سازنده ی اسلام باشد (امام حاکم اسلامی) و نیز مستلزم آن است که رابطهای عمیق و نیرومند، همهی آحاد امت را به شخص حاکم (امام) یعنی محور اساسی فعالیت و نشاط عمومی جامعه پیوند زند و آنان را با او وابسته سازد... و در این جاست که بُعد دیگری از ابعاد ولایت جلوه گر می شود آن ولایت امام پیشوای عالم اسلام است. (خامنه ای، سید علی، ۱۳۹۸: ۱۳۵۹)

### حقوق اساسي جامعه توحيدي

از بین ساحتهای مختلف اجتماعی، ساحت سیاسی از همه ابعاد دیگر مهم تر است. علت آن است که اراده و حاکمیت نسبت به دیگر ابعاد اولویت دارد. در نظام اندیشه معنوی، آن چه متن همه ابعاد دیگر است، مرتبه مشیت است و اراده که ساری و جاری در همه مراتب دیگر است. ما در وجود خود نیز بالوجدان می یابیم که تغییر، بیش از هر چیز متکی به اراده و تصمیم ما است. بقیه امور نقش اعداد و مقدمه سازی برای این حرکت را دارند. از این جهت است که در اندیشه حضرت امام (ره) اگر بنا باشد اسلام – که همان رخسار فطری انسان است به نحو مکتوب – نمایان شود، در شمایل حکومت ظاهر می شود.

"فسائر العبادات بل العقائد والملكات بمنزلة الهيولى و الولاية صورتها و بمنزلة الظاهروهي باطنها ... ففي الأسماء الالهية اسم "الله" أكمل و في المظاهر الانسان الكامل أكمل و كمال شريعته بالولاية" (امام خميني، ١٣٧٤: ١٣٧٤)

به همین دلیل حضرت امام (ره) معتقد است "الإسلام هو الحکومهٔ بشئونها والأحکام قوانین الإسلام، و هی شأن من شؤونها، بل الأحکام مطلوبات بالعرض، و أمور آلیهٔ لإجرائها و بسط العدالهٔ " (امام خمینی، ۱۳۸۸، کتاب البیع، ج ۲: ۳۳۶–۶۳۳) ایشان معتقد است "حکومت در نظر مجتهد واقعی فلسفه عملی تمام فقه در تمامی زوایای زندگی بشریت است." (صحیفه امام، ج ۲۱: ۲۹۰) پس اساسی ترین بُعد جامعه توحیدی را باید بُعد سیاسی و حاکمیتی آن دانست.

طرح حقوقی ساحت حاکمیت در جامعه توحیدی همان صورتی است که با مشی بر اساس آن می توان این بُعد را در جامعه دینی زنده و اقامه کرد. باید توجه داشت طرح حقوقی جامعه توحیدی صورت جامعه است در نهایی ترین نقطه اوج آن. این نکته مهمی است که شریعت سبک تعامل با انسان است. انسان آن گونه که باید بشود، نه آن گونه که هست. این نکته ریشه پیوند میان بسیاری از مباحث حکمی و نفس الامری و همین طور سلوکی، با مباحث شریعت است.

حضرت امام (ره) در کتاب شرح حدیث جنود عقل و جهل، تناسب سلوک و طریقت را با شریعت تبیین می کند. (امام خمینی، ۲۸-۸۰) همین طور در کتاب "آداب الصلوه" و "سر الصلوه" نیز به تبیین این ار تباط عمیق بین عبادت و عمق توحیدی و سلوکی آن می پردازد. جامعه ای که تصمیم می گیرد صورت شریعت را پیاده کند در واقع بنا گذاشته است که طرح حقوقی و لایت یا حاکمیت را در خود پیاده کند. طرحی که صورت نظام رفتارها و تعاملات جامعه الهی در نقطه اوج است. نقطه اوج یک

جامعه جایی است که جامعه به مقام امامت' (سوره مبارکه قصص، آیه ۵) خلافت' (سوره مبارکه نور، آیه ۵۵) نائل می شود.

با این حساب دو اثر مهم برای چنین جامعهای شکل می گیرد. اول این که این جامعه توان پیدا می کند به سرعت سلوک کند و دوم این که سلوک را در خود حفظ کند و عملاً در مسیر مستقیم یعنی صراطی که ویژگی اصلی آن استقامت است سیر نماید. اقامه شریعت که صورت اصلی آن اقامه حکومت و نظام حقوقی آن است باعث می شود سلوک در جامعه حفظ شود. این یعنی حفظ قیام و تحقق استقامت در جامعه، و این راز اصلی حفظ انقلاب است. وقتی قیام محقق شد و حفظ و بلکه تشدید شد، نتیجهاش تحقق و تشدید حکومت حقیقی جامعه است. این نشان دهنده اهمیت نظام اسلامی است. نظام اسلامی هدف است، چرا اسلامی است. نظام اسلامی هدف است، چرا کند، و ماعث می شود حفظ شود و تا حصول نتیجه در مراتب بالاتر هستی ادامه یابد. به تفکیک بین دو ساحت حقوقی و حقیقی در جامعه و عدم توجه به نسبت بین آنها ریشه بسیاری از خطاهای متداول در فهم نظام اسلامی است. در این شرایط می توانیم شاهد زمینه ظهور سوژههای از خطاهای متداول در فهم نظام اسلامی است. در این شرایط می توانیم شاهد زمینه ظهور سوژههای سیاسی در مرحله موقعیت گذاری در تحلیل گفتمانی باشیم و در صورت عدم هژمونیک گفتمانی، به قراری گفتمانی و تزلزل گفتمانی را به دنبال خود داشته باشد.

حضرت امام (ره) مردم را هدایتگر و رهبر میدانست. مقام معظم رهبری مد ظله العالی هم به عنوان شاگرد مهم مکتب امام، مردم را در مسیر حق میداند و تنها راه به خطا نیفتادن حرکتهای انقلابی را تکیه بر اندیشه و خواست مردم معرفی میکند.

## طرح کلی ساختار نظام اسلامی"

نگاه درست نگاهی است که تحلیلش نسبت به مردم ذوالعینین است. سالک حقیقی، به قول حضرت

۷٣ -

۱. ترجمه: و ما می خواستیم به آنان که در آن سرزمین به ناتوانی و زبونی گرفته شده بودند، نعمتهای با ارزش دهیم و آنان را پیشوایان مردم و وارثان اموال، ثروت ها و سرزمین های فرعونیان گردانیم.

۲. ترجمه: خدا به کسانی از شما که ایمان آورده و کار های شایسته انجام داده اند ، وعده داده است که حتماً آنان را در زمین جانشین دیگران کند، همان گونه که پیشینیان آنانرا جانشین دیگران کرد، و قطعاً دینشان را که برای آنان پسندیده به سودشان استوار و محکم نماید، و یقیناً ترس و بیم شان را تبدیل به امنیت کند. تا جایی که فقط مرا بپرستند و هیچ چیزی را شریک من نگیرند و آنان که پس از این نعمت های ویژه ناسپاسی ورزند در حقیقت فاسق اند.

۳. خمینی دست یکایک شما را می بوسد و به یکا یک شما احترام می گذارد و یکا یک شما را رهبر خودش می داند که بار ها
 گفته ام من با شما یکی هستم و رهبری در کار نیست. (صحیفه امام، ج ۱۴، ۴۷۵)

امام (ره)، ذوالعینین است، یعنی هم در دل همه امور رخسار محبوب را می بیند و هم در رخسار او همه امور را مي بيند. پيامبر اكرم صلى لله عليه و آله فرموده است: "عَليٌ مَعش الحق و معش الحَقُ مَعَ عَلَى ". (شیخ صدوق، ۸۹) این دو زاویه نگاه است که هم وجه و صورت خدا را در همه حقایق می بیند و هم همه حقایق را در رخساره او تماشا می کند. نه فقط در وجود و تحقق اشیاء بلکه در صيرورت و حركت اختياري. يعني در افق (اليه المصير) و (إنك كادحٌ إلى رَبك) نيز مي توان دو تقریر تشبیهی و تنزیهی را مکمل هم دانست. نگاه تشبیهی دایره جبهه حق را مشخص می کند و مرزهای جبهه حق را ترسیم می کند و نگاه تنزیهی جلودارها و امامهای متقین را می شناساند. نگاه تشبیهی می گوید: حتی فلان کافر جاهل قاصر نیز در جبهه حق است و نگاه تنزیهی می گوید: همه مردم در خسراناند، مگر علما و علما بی چارهاند، مگر اهل عمل و اهل عمل بی چارهاند، مگر اهل اخلاص و... . نگاه تشبیهی توده مردم را می بیند و نگاه تنزیهی امام و جلودار را. نگاه تشبیهی قدرت "يدالله مع الجماعه" (نهج البلاغه، خطبه ١٢٧) را مي شناسد و نگاه تنزيهي "مداد العلما" (من لا يحضره الفقيه، ج ۴: ٣٩٨) را. در نگاه توحيدي، سالک حقيقي که در صراط مستقيم حرکت می کند هم عموم مردم را می بیند و هم ساختارهای برآمده از آنها را. یعنی نظامهای مردمی و نهادهای مردمی. از دل این نگاه است که بسیج مستضعفان، جهاد سازندگی و دیگر نهادهای انقلابی می جوشد. این نگاه هم اهل آزادی و کرامت ناس است و هم اهل ولایت و حاکمیت در قواره حكومت پيامبر اكرم صلى لله عليه و آله و سلم. كم رنگ كردن نقش امام و توجه جدى به امت، راه انقلاب را پیش نمی برد، بالعکس کسی که به اسم امام به امت بی توجهی کند نیز اشتباه می کند. پس می توان گفت: هر دو از صراط خارجاند. توجه به امام جلودار، اگر راست باشد، توجه به امت را مي سازد و توجه به امت، اگر حقيقي باشد، توجه به امام را سامان مي دهد و حاكميت الله يعني همین. یعنی ولایت داشتن فقیه بر بستر صاحب اختیاری مردم. به طور کلی انسانها در چارچوب دین نسبت به خودشان دارای حقاند و این حق، خاستگاه فطری، طبیعی و عقلایی دارد. این حق درباره جامعه نیز وجود دارد. یعنی هویت واحدی به نام جامعه، خودش نسبت به خود، صاحب حق حاكميت است. اين كه انسان نسبت به خو دش ولايت دارد و همين طور جامعه نسبت به خود ولايت دارد، یک اصل ثابت روشن و بدیهی است. این اصل را حضرت امام (ره) نه فقط درباره افراد، بلکه درباره جوامع و امتها نیز بدیهی می داند. (صحیفه امام، ج ۴: ۳۶۸) اصل پنجاه و ششم که نخستین

۱. به تعبیر حضرت امام که هم وحدت را می نگرد و هم کثرت را ، هم تشبیهی است و هم تنزیهی.

۲. بازگشت همه به سوی او ست (سوره مبارکه بقره، آیه ۲۸۵)

۳. ترجمه: ای انسان ! تو با تلاش و رنج به سوی پروردگارت می روی و او را ملاقات خواهی کرد!. (سوره مبارکه انشقاق ، آیه ۶)

تاثیرات سیاسی امنیتی نظریه مقاومت اسلامی در برابر لیبرالیسم غرب، الگویی برای جریان حلقه میانی تمدن نوین اسلامی

اصل فصل پنجم قانون اساسی است در این مورد می گوید: "حاکمیت مطلق بر جهان و انسان از آن خدا است و هم او انسان را بر سرنوشت اجتماعی خویش حاکم ساخته است. هیچ کس نمی تواند این حق الهی را از انسان سلب کند یا در خدمت منافع فرد یا گروهی خاص قرار دهد و ملت این حق خداداد را از طرفی که در اصول بعد می آید، اعمال می کند". تا بدین جای بحث در مورد حق حاکمیت انسانها بر خودشان بود. اما حق حاکمیت بر خود، توان توجیه حق حاکمیت حاکمان را ندارد. برخلاف حق حاکمیت انسان بر خودش که خاستگاه عقلایی داشت، در مورد حق حاکمیت بر دیگران، باید گفت هیچ کس حق حاکمیت بر دیگری ندارد، مگر این که این حق را از جایی اخذ کرده باشد و مشروعیت حق او تثبیت شود. حق حاکمیت بر غیر، فقط در مورد خدای متعال است که ذاتی است. حق حاکمیت دیگران باید متکی به یک ولایت حقیقی و تکوینی ذیل ولایت خدای متعال باشد یا این که به نحو اعتباری این حق را کسب کرده باشند.

از طرفی نیز هیچ جامعهای نمی تواند بدون مرکز هماهنگ کننده و منسجم کننده باشد. در هر جامعهای، هرکس تکالیف عقلی، اخلاقی، شرعی و قانونی را به گونهای که خودش می فهمد و تشخیص داده و تطبیق می کند. همین امر نشان می دهد که به مرکزی هماهنگ کننده و وحدت بخش نیاز داریم. پس باید دقیقاً از همان خاستگاهی که تکالیف عقلی، اخلاقی و شرعی نشأت می گیرد، حق حاکمیت هم نشأت بگیرد تا حق حاکمیت و ولایت توان تصمیم داشته باشد، آن هم تصمیمی که بر تطبیقهای افراد مقدم باشد. با این حساب وجود منصب ولایت که مشروعیت خود را از جانب خداوند متعال بگیرد، ضروری است. ساختار مردم سالاری دینی را باید عصاره نظریه حاکمیتی توحیدی و ولایی به حساب آورد. ارکان اساسی ساختار حاکمیت الهی و توحیدی را لااقل دو رکن مردم سالاری و ولایت فقیه شکل می دهند. ترسیم نسبت این دو رکن در یک ساختار منسجم برای پیدا کردن یک تلقی جامع و کامل از ظاهر دین ضروری است. لذا در تحلیل گفتمانی ایجاد یا تثبیت نظام سازمان معنایی یا صورت بندی هژمونیک قابل تعریف است و این صورت بندی هژمونیک قابل تعریف است و این صورت بندی ها اغلب در اطراف یک دال مرکزی سازمان یافتهاند.

با این توضیح رابطه مردم سالاری و ولایت روشن می شود.

اولاً؛ ولایت فقیه تنها حافظ مردم سالاری است، چرا که اگر ولی فقیه نباشد هیچ راهی برای حل اختلافات مردم در تطبیقات دینی شان در زندگی وجود نخواهد داشت، چون هر کس دین را آن طور که می فهمد تطبیق می دهد و تقدم حرف دیگری بر دستور دینی را تخلف از دین قلمداد می کند. ثانیاً؛ پروژه و هدف اصلی رهبر دینی فقط مردم سالاری است. همه تلاش او بر این است که قیام

الله حفظ شود و روی دیگر قیام لله همان حاکمیت امت بر خودشان است. اساساً هر قدمی که انسان

و جامعه به سمت خدا بر می دارد، برخودش حاکم تر می شود. پس خطا نیست اگر بگوییم کل دین برای حاکمیت انسان بر خودش شکل گرفته است و ولی فقیه و اساساً امام جامعه هم در تلاش برای رخ دادن همین اتفاق است.

ثالثاً؛ اساساً ولايت فقيه بر بستر مردم سالاري است كه فهميده مي شود. تفاوت ولايت فقيه با استبداد دینی در همین نکته است که ولایت فقیه اساساً در بستر حاکمیت امت بر خودش، رهبری و مسؤ وليت تک تک انسانها شکل مي گيرد. بر بستر اداره صغير و مجنون و محجور شکل نمي گيرد، بلکه بر بستر "حکومت فرزانگان "" محقق شده و اساساً فهم می شود. همه انسانها گارد رهبری کل جامعه را مي گيرند و اساساً امر به معروف و نهي از منكر -كه "بها تقام الفرائض" (الكافي، كتاب الجهاد، باب الامر بالمعروف و النهي عن المنكر) است - مهم ترين مصداقش همين است. حالا كه همه بنای هدایت گری و رهبری کل جامعه را دارند نقش حاکم و قدرت مرکزی تصمیم گیر معلوم مى شود كه بايد از جانب خدا منصوب باشد تا بتواند يك اراده و هم واحد در جامعه محقق كند. رابعاً؛ در دوران غیبت، مردم در تعیین ولی نقش دارند و مشروعیت در این دوران دو یایه دارد. یکی پایه اصل انتصاب و تحقق مشروعیت که از جانب نصب الهی است و یکی پایه تعیین مشروعیت که از جانب مردم است، آن هم البته به خاطر تفویضی که از جانب الهی به مردم شده است، مثل انتخاب قاضی در زمان معصومین که به طرفین دعوا اجازه داده بودند قاضی با فلان شرایط را انتخاب کنند. لذا مردم از بین همه کسانی که دارای ویژگیهای تعیین شدهاند، بهترین را انتخاب می کنند. البته درباره معصوم که از سوی خداوند، به "نام" منصوب شده است نه با "نشان" و "عنوان"، رأی مردم حتى در تعيين مشروعيت هم نقش ندارد و مردم صرفاً در فعليت، پياده سازى، امتثال و اقامه ولايت مؤثرند.

خامساً؛ همان طور که بیان شد حکم ولی فقیه بر همه مقدم است، همان طور که حکم او بر هر حکم او لولی دینی تقدم دارد. اگر همه مردم چیزی بگویند و او حکمش مقابل نظر همه مردم هم باشد، نظر او مقدم است و مخالفت با او حرام. او البته در اعمال ولایت می تواند به افراد اجبار و زور کند، اما نمی تواند اعمال اجبار و زور به کل جامعه روا دارد.

۱. استاد جوادی عاملی در مناظره مکتوب با جناب مهدی حائری یزدی، در برابر این ایراد که " اگر در جمهوری اسلامی مردم حق رای دارند، پس محجور نیستند و نیازی به ولی ندارند و اگر فقیه ولی مردم است، پس مردم حق رای ندارندچون محجورند، پاسخ می دهند: این ایراد از آن جا نشات می گیرد که آنان ولایت را در همان ولایت کتاب حجر منحصر کرده اند. اما ولایت به معنای سرپرستی فرزانگان و خردمندان باشد، مشکل مزبور حل می شود. پس هر پیامی که آینه اِنَما وَلیِکُمُ اللهُ وَ... دارد، بالاصاله برای انبیاء و امام معصوم علیه السلام و بالعرفی برای نایب خاص آن ها و سپس برای منصوبین عام آن ها ثابت می شود.

تاثیرات سیاسی امنیتی نظریه مقاومت اسلامی در برابر لیبرالیسم غرب، الگویی برای جریان حلقه میانی تمدن نوین اسلامی

اجبار کل جامعه توسط او حرام است. به عبارتی اگر کل جامعه بخواهد فعل حرام عدم تبعیت را انجام دهد و مقابل ولی فقیه بایستد، او نباید جامعه را اجبار کند. این خود جامعه است که خودش را ملزم می کند. ریشه اجبار به افراد نیز همین الزام است. لذا همان طور که امامان معصوم، مهم ترین رکن دین یعنی حکومت را به اجبار بر مردم تحمیل نکردند، بقیه دستورات نیز چنین است.

تعیین عناصر و وقته ها در گفتمان نظریه مقاومت بر اساس تحلیل گفتمانی در آثار و نتایج نظام اسلامی

#### ١- سلوك

سلوک به عنوان یکی از عناصر و وقته ها در معنادهی تحلیل گفتمانی نظریه مقاومت مطرح می باشد. مردم بستر تحقق اهداف دین اند. اساساً دین بر بستر وجود انسان ها و امت است که محقق می شود. علت تفاوت شرایع، میزان رشد مردم است. دین ناظر به مردم فعلیت می یابد. به این معنا که اگر مردم قدرت انجام دین را نداشته باشند و امت نتواند دین را پیاده کند، دین اساساً فعلیت پیدا نمی کند، بلکه در لایه انشاء و جعل باقی می ماند.

به هرحال نسبت استقامت امت و استقامت رسول الله صلى الله عليه و آله بحث مهمى را درباره سلوك انسان كامل شكل خواهد داد و آن اينكه سلوك انسان خاتم وقتى تمام مى شود كه سلوك امت خاتم تمام شود و خلافت الهى زمانى به طور كامل بروز و ظهور مى كند كه خلافت امت به بروز برسد. اين همان جايى است كه تمام دين ظهور مى كند. "وَعَدَ اللهُ الذينَ آمَنُوا مِنكُم وَ عَمِلوا الصالِحاتِ لَيستَخلِفَنَهُم فِي الأرضِ كَما استَخلِفَ الذينَ مِن قَبلِهِم وَ لَيُمكِنَنَ لَهُم دينَهُم الذى ارتَضى لَهُم "" (سوره مباركه نور، آيه ۵۵)

طرح نظام اسلامی در واقع شالوده و زیربنای طرح شریعت را رقم می زند. با وجود این طرح است که سلوک امت شدنی است. در بستر این طرح است که همه شریعت به مرور قابل تحقق است. شریعت حافظ و نگه دارنده سلوک و طریقت امت است. نظام سازی اسلامی خودش هدف است چون ساحت ظاهر عالم را توحیدی خواهد نمود و البته خودش ابزار رشد و سلوک جامعه و مردم خواهد بود. در این بستر است که جامعه به توان، قدرت برتر و دارایی بالاتر دست خواهد یافت. لذت

۱. ترجمه: خدا به کسانی از شما که ایمان آورده و کارهای شایسته انجام داده اند، وعده داده است که حتماً آنان را در زمین جانشین دیگران کند، همان گونه که پیشینایان آنان را جانشین دیگران کرد، و قطعاً دینشان را که برای آنان پسندیده به سودشان استوار و محکم نماید و یقیناً ترس و بیم شان را تبدیل به امنیت کند، تا جایی که فقط مرا بپرستند و هیچ چیزی را شریک من نگیرند و آنان که پس از این نعمت های ویژه نا سپاسی ورزند در حقیقت فاسق اند.

יישק יארף, ורפגים הנוט הצעוט באמ

برتر، حیات برتر، معنویت برتر و قدرت برتر همه در این بستر محقق می شوند. در این بستر است که رشد تک تک انسانها با سرعت محقق می شود.

لذا در این بستر است که کمیت انسانهای رشد یافته و سرعت رشد آنها به شدت افزایش پیدا می کند. این روش اصلی دین و پیامبران است برای رشد تک تک انسانها.

" از چه راهی و از چه وسیلهای پیغمبر استفاده می کند برای ساختن انسان؟ ... گفتیم که پیغمبر برای ساختن انسان، کارخانه انسان سازی درست می کند. پیغمبر ترجیح می دهد که ده سال، بیست سال، دیر تر موفق بشود، اما آن چه می سازد، یک انسان و دو انسان و بیست تا انسان نباشد، کارخانهی انسان سازی درست کند که به طور خود کار انسان کامل پیغمبر پسند تحویل بدهد. پس پیغمبر برای ساختن انسانها و به قوام آوردن مایه انسان از کارخانه انسان سازی استفاده می کند. کارخانه انسانسازی چیست آقا؟ کارخانه انسان سازی، جامعه و نظام اسلامی است. این جا آن نقطه پیچ، نقطه اساسی توجه و تکیه حرف است. همه می گویند پیغمبر برای تعلیم و تربیت می آید و همه این را می فهمند، آن چه باید فهمید، آن چه با دقت باید فهمید، این است که پیغمبر یکی گوش انسانها را نمی گیرد به یک کنج خلوتی ببرد، در گوششان زمزمه مهر خدا بنوازد. پیغمبرها یکی گوش انسانها را نمی گیرد به یک کنج خلوتی ببرد، در گوششان ترمزمه مهر خدا بنوازد. پیغمبرها مردم را در اقطار عالم هدایت کنند. پیغمبر کارش از این قرص و قائم تر، استوار تر و ریشه دار تر است. مردم را در اقطار عالم هدایت کنند. پیغمبر کارش از این قرص و قائم تر، استوار تر و ریشه دار تر است. چه کار می کند؟ یک کارخانه ای که از آن کارخانه جز انسان بیرون نمی آید، می سازد و آن کارخانه، جامعه اسلامی است. " (خامنه ای سید علی، ۱۹۵۸: ۲۰۵۸)

#### **۲** قدرت

این نکته که دست غیبی الهی با اجتماع مؤمنان است، سبب توجه به نکتهای بسیار مهم می شود که همان "قدرت الهی" است. جامعه منسجم، محل بروز قدرت الهی است. قدرت برای کسی که بخواهد دین را اجرا و اقامه کند، مسئله مهمی خواهد بود.(امام خمینی، شرح چهل حدیث: ۳۱۰) بروز قدرت در شکل گیری وحدت بین انسانها و جامعه است. "إن المؤمنین إذا التقیا و تصافحا، أدخل الله یده بین أیدیهما فصافح أشدهما حبا لصاحبه "" (الکافی، کتاب ایمان و کفر، باب المصافحه)

۱. ترجمه: امام باقر علیه السلام فرمود: به راستی که هر گاه دو مومن به هم برخورند و مصافحه کنند ، خداوند دست خود میان
 دو دست آن ها در آورد و با هر کدام که بیشتر رفیق دیگر خود را دوست دارد مصاحفه کند.

تاثيرات سياسي امنيتي نظريه مقاومت اسلامي در برابر ليبراليسم غرب، الگويي براي جريان حلقه مياني تمدن نوين اسلامي

این ورود دست خدا در میان دست ها نشانگر شکل گیری قدرت الهی است که "یدالله مع الجماعه". (نهج البلاغه، خطبه ۱۲۷) جامعه منشأ قدرت است و با این قدرت است که شکل گیری صورت دین برای افراد سهل می شود. اگر کسی مانع این واقعه باشد، با قدرت جامعه با آن مقابله می شود. این نکته که انبیاء افراد را به رعایت صورت و کالبد شریعت دین مجبور می کرده اند (امام خمینی، آداب الصلواه: ۳۸)، قطعاً به دست قدرت جامعه رخ می داده است.

خدای متعال در آیه" اِنَ الله لا یُغیرُ ما بِقُوم حَتی یُغیرُوا ما بَأَنفُسِهِم" تغییر را بدون جهت گذاشته است. یعنی اگر اراده شر بکنید، خدا صحنه را عوض می کند. معجزههای اجتماعی در صورتی محقق می شود که ملت چیزی را بخواهد. اگر خدای متعال در جایی می فرماید من چنان می کنم، آن را باید به شدت به صورت سنت قلمداد کرد. حال سنت این است که اگر امت چیزی را بخواهد خدای متعال آن را اراده می کند. اراده مردم مظهر اراده خدای متعال است.

جامعه ولو در ابتدا یک هویت اعتباری صرف داشته باشد، اما با تصمیم افراد یک هویت جمعی شکل می گیرد. هیچ وحدت حقیقی شکل نمی گیرد مگر این که انسانها در مرتبهای بالاتر از حیات قرار گیرند. هویت جامعهٔ قطعاً ورود افراد در مرتبهای است بالاتر از مرتبه متکثر فردی، لذا یک تنش قدرت شکل می گیرد. اگر جامعه قیام کند و بر خود حاکم شود، در این صورت در مرتبه ایمانی بالاتری قرار می گیرد و منشأ قدرت بالاتری را به دست می آورد.

حرکت در جامعه در مراتب سلوک، او را به منشأهای برتری از قدرت متصل می کند. این که در منطق قرآن قدرت جمع کم می تواند بر قدرت جمع زیاد چیره شود، به این خاطر است که قدرت جمع اول می تواند از مستوایی برتر ایجاد شود و در این صورت بر قدرت جمع کثیر می چربد" (صحیفه امام، ج ۷: ۴۷۵)

" من شما طبقه گود نشینان را از آن کاخ نشینان بالاتر میدانم، اگر آنها لایق این باشند که با شما مقایسه بشوند. من وقتی که در انقلاب میدیدم که یک پیر مردی از آن گودنشینها از آن منزل محقر خرابه بیرون میآمد و میگفت که ما با بچههایمان صبح که میشود میرویم برای تظاهرات، (مباهات می کردم). یک موی شما بر همه آن کاخ نشینها و آنهایی که در این انقلاب هیچ فعالیتی نداشتند، بلکه کارشکنی هم تا آن اندازه که می توانستند می کردند و الان هم هر مقدار که بتوانند می کنند، یک موی شما با آنها نباید صحیح باشد" (صحیفه امام، ج ۱۴: ۲۶۱)

اساساً منشأ قدرت جامعه ایمانی را باید در قرار گرفتن پیرامون ولی خدا دید. قدرت ولی

الهی در بستر جامعه و به خواست آنها بروز می کند، از این رو دست خدا در حرکت جامعه قابل مشاهده است.

## ویژگیهای دولت اسلامی و جامعه اسلامی بر اساس وجه استعاری و اسطورهای تحلیل گفتمان

دولت اسلامي قطعاً سه ويژگي جدي دارد. اولاً: ولايي است. يعني هماهنگ با امام جامعه و در خدمت راهبر دهای کلان جامعه است و این گونه نیست که برای خود گفتمان و راهبر د دیگری را دنبال کند. این گونه نیست که حرکتی که رهبر جامعه در نظر گرفته است را کند و پر چالش کند. ثانياً: یک دولت مردمی است. تلاش نمی کند بارها را خود بر دارد بلکه بارهای انقلاب را به دستان پر قدرت مردم بر می دارد. تلاش می کند کار را به مردم بسیارد. سپردن کار به مردم کمک می کند حرکت جامعه با دست همه مردم و نخبگان جامعه پیش رود. در عین این که اجازه شکل گیری جريان سود جوي سرمايه سالار را هم نخواهد داد و ثالثاً: يك دولت انقلابي است. انقلابي بودن دولت یعنی تعلق و دلدادگی دولت به آرمانها، ارزشها، اصول انقلاب اسلامی، همت گماشتن، تلاش و مجاهدت در راه نیل به آنها. دولت انقلابی تلاش می کند آرمانها را بر بستر واقعیت جامعه پی گرفته و پیش ببرد. پس دولت مردم سالار و انقلابی حداقل توصیف درباره دولت اسلامی است. در واقع دو مرحله قبلي، يعني انقلاب اسلامي و نظام اسلامي هستند كه دولت اسلامي را رنگ می زنند و صورت بندی می کنند. دولت اسلامی بنایش برشفافیت حداکثری با مردم است. بنایش بر آوردن مردم به صحنه اقدام و عمل است. تلاش مي كند با دست مردم بارها را بردارد. البته صحنه را نیز طوری مدیریت می کند که یول و سرمایه در کشور در دست یک عده خاص جمع نشو د بلکه همه مردم شرایط مساوی برای رشد و حرکت در اختیار داشته باشند. دولت اسلامی نهادهای خودجوش را ارزشمند میداند و بستر مناسبی برای شکل گیری آنها فراهم میکند. دولت باید مدیریت کند و موتور حرکت را در مردم قرار دهد.

"در بازسازی اگر بخواهد ملت سر خود کار بکند، فساد ایجاد می شود. اگر بخواهد دولت مستقل اجرا کند، قدرت ندارد. باید مردم همراهی کنند و هر چه قدرت دارند برای این امر مهم به میدان بیاورند، لکن با نظارت دولت" (صحیفه امام، ج ۲۱: ۱۱۷)

برای تشخیص ولایی بودن یک دولت کافی است ببینیم مسئولین دولت تا چه اندازه در نسبت با رهبری جامعه و ساختارهای کلان حاکمیتی هماهنگ هستند؟ برخی از دولتها تلاش می کنند خودشان نقش راهبری جامعه را نیز مستقل از رهبری دنبال کنند. این دولتها گفتمان دیگری غیر گفتمان رهبری را پی می گیرند. با ارکان دیگر نظام هماهنگ و منسجم عمل نمی کنند. احکام و

—— سال دوازدهم – شماره ۳(شماره پیاپی ۴۷) –پاییز ۲۰۴۰ –

تاثیرات سیاسی امنیتی نظریه مقاومت اسلامی در برابر لیبرالیسم غرب، الگویی برای جریان حلقه میانی تمدن نوین اسلامی

دستورات و جهت گیری های رهبری را رعایت نمی کنند. برخی از مسئولین اساساً به لحاظ فکری و اندیشه ای از پایگاه دیگری برخاسته اند که با اندیشه امامین انقلاب فاصله دارند برخی به لحاظ راهبردی مسیر دیگری را پی می گیرند و برخی قدرت هماهنگی انجام بخشی با رأس و ارکان دیگر را ندارند. همه این ها حرکت کشور را با چالش مواجه می کند.

اما به لحاظ انقلابی بودن نیز پیگیری شعارهای انقلاب مثل: عدالت، پیشرفت، تعالی، مبارزه، استقلال فرهنگی و اقتصادی کشور، آزادی اندیشه و بیان و امثالهم مهم است. البته بسیاری از شعارهای انقلاب اسلامی می تواند در دستگاه فکری تمدن دنیاگرای غربی نیز مطرح باشد، منتها با معنایی متناسب با اندیشه مادی گرای مدرن. از همین رو یک دولت باید تبیین انقلابی هر یک از این مفاهیم را بداند و همان را دنبال کند. این مسأله نیاز دارد به اعتقاد به تفاوت این شعارها در اسلام و غرب و آشنایی با کلیت این تفاوتها. بعلاوه به لحاظ دانشی و روشی نیز باید ایدهها و طرحها، پیاده سازی این مسیر آرمانی را دنبال کند. نکته بسیار مهم در اینجا این است که اگر توجه نداشته باشیم انقلاب به لحاظ رشد راهبردی در کدام مرحله از مسیر است، از انقلاب انتظاراتی بیشتر از آن چه باید خواهیم داشت و دائماً با عجله خود را مقابل مردم قرار می دهیم و یا فضا را به سمت ناامیدی سوق می دهیم. اگر جامعهای هنوز از دوران دولت سازی اسلامی و جامعه سازی اسلامی عبور نکرده است یا هنوز به زمان تمدن سازی اسلامی یا شکل دادن به امت و بین الملل اسلامی نرسیده است تمرکز کردن روی به زمان تمدن سازی اسلامی یا شکل دادن به امت و بین الملل اسلامی نرسیده است تمرکز کردن روی

## نسبت نظام حقوقی و نظام اجتماعی بر اساس قابلیت دسترسی و اعتبار در تحلیل گفتمان

در شکل گیری مراحل توسعه امامت در جامعه، باید توجه کنیم که نسبت ویژهای بین تغییر بر اساس نظام اجتماعی و نظام حقوقی وجود دارد.

در مورد یک انسان، ابتدا یک رفتار از او سر می زند، سپس با تبدیل به عادت یا یک رویه و روال می شود، بعد بر اساس این روال است که آن رفتار تکرار شده و ادامه پیدا می کند. در جامعه نیز یک واقعه اجتماعی رخ می دهد، بعد رشد این واقعه اجتماعی تبدیل به یک ساختار قانونی و حقوقی تثبیت شده می شود، سپس دیگر جامعه بر اساس آن ساختار مشی می کند. تحقق آن ساختار حقوقی و قانونی، یعنی تثبیت یک واقعه کلان اجتماعی به عنوان یک رویه و عادت در ساحت رفتار اجتماعی، یعنی جامعه بنا دارد دیگر در این ریل حرکت کند و در این مرحله است که جامعه یک قدم جدی برای رشد خود بر داشته است.

امامت در جامعه مراحلی را طی می کند. ابتدا یک امام تلاش می کند با تبیین و تأثیر گذاری اجتماعی، اندیشههای مردم را در اختیار بگیرد. به مرور او یک جایگاه علمی و سپس فرهنگی در جامعه پیدا می کند، یعنی می تواند اندیشهها، تمایلات مردم، گفتگوها، مطالبات و نظام توجهات آنها را جهت دهی کند. این یک رهبری فرهنگی است. این رهبری فرهنگی می تواند در ادامه قدرت اجتماعی نیز به خود بگیرد و یک رهبری کلان اجتماعی را رقم بزند. این همان رهبری انقلاب است. لکن باید توجه کرد وقتی این رهبری اجتماعی تبدیل به قانون شد و ساخت حقوقی پیدا کرد، دیگر یک امر تثبیت شده در جان امت است. امری که امت با آن مشی می کند. این تغییر، مبدأ همه تغییرات بعدی خواهد شد.

مهم این است که توجه کنیم یک رفت و برگشت بین نظام اجتماعی و نظام قانونی - حقوقی وجود دارد. یک نظام اجتماعی رسمیت نیافته اولیه شکل می گیرد، سپس به ساختارهای رسمیت یافته و تثبیت شده در جان امت تبدیل می شود، بعد با حفظ این ساختارها آن نظام اجتماعی تثبیت شده و رشد سریع اتفاق می افتد. باید توجه کرد که چه بسا صورت پذیرفته شده یک جامعه و ساختار حقوقی یک جامعه، اسلامی و توحیدی شده باشد، اما جامعه بر اساس این ساختار گام بر ندارد و تدریجاً آن حقیقتی که بایست در وجودش شکل می گرفت، شکل نگیرد. این یعنی به مرور رابطه جامعه با آن ساختار حقوقی هم کم رنگ شده و یک میوه پوک شده خواهیم داشت که به مرور ظاهر ش را نیز از دست بدهد.

یکی از راههای شناخت جامعه تحلیل و بررسی گفتمانهای فراگیر و خرده گفتمانهای موجود در یک جامعه است. می توان گفتمانهای جامعه را از این منظر تحلیل کرد که چه ویژگی هایی آنها را متمایز می کند؟ یا این که وجه اشتراک میان آنها چیست؟ به این ترتیب می توان علت اختلافات و وحدت های گفتمانی را به دست آورد.

## تعیین زمان و مکان در روش تحلیل گفتمانی نظریه مقاومت

استقامت، مقاومت و حفظ قیام (انقلاب) چگونگی شکل گیری نظریه مقاومت را از منظر تعیین زمان و مکان در تحلیل گفتمانی مورد توجه قرار می دهد. برای این که ببینیم آیا این یقظه در هویت افراد تثبیت شده است باید ویژگیهای یقظه را در وجود امت مورد بررسی قرار داد. همان طور که گفته شد سه ویژگی کلیدی در یقظه و قیام وجود دارد. اول: ناراحتی دائمی و همیشگی از وضعیت موجود، دوم: تمایل دائمی به وضعیت مطلوب و سوم: آمادگی دائمی برای هزینه دادن جهت حرکت از وضع موجود به وضع مطلوب. اعتراض درونی انسان لزوماً برای این که او در حال

تاثيرات سياسي امنيتي نظريه مقاومت اسلامي در برابر ليبراليسم غرب، الگويي براي جريان حلقه مياني تمدن نوين اسلامي –

یقظه باشد، کافی نیست. چه بسا جوامعی که وضعیت نامطلوبی نسبت به آرمانهای الهی و انسانی دارند، لکن اساساً به این وضعیت خود بی توجهاند. یکی از روشهای شیطان این است که ابزارهای غفلت را در دست گیرد و انسان را نسبت به وضعیتی که دارد غافل کند. یقظه نوعی خیزش از غفلت است، پس در مقابل یقظه، نوعی بی ارادگی و سستی وجود دارد. یقظه اولین مرتبهای است که هویت انسانی، طعم حیات را می چشد.

بنابراین روحیه انتقادی دائمی موجود در مردم یک حسن در ملت است. روحیه نقادانهای که از سر آرمان جویی آنها ایجاد شده است. بقای اولین و دومین ویژگی قیام در جان امت غیر قابل انکار است. سومین ویژگی این است که مردم تا چه اندازه حاضرند برای این آرمانها هزینه کنند؟ اگر انقلاب را همان قیام بدانیم که با وجود آن، ملت شخصیتی برتر و قدرتی جدی می یابد و معنویتی حقیقی کسب می کند که قابل مقایسه با قبل نیست، آن وقت باید بگوییم اساسی ترین گوهر در وجود ملت همین است.

### از جاشدگی در گفتمان نظریه مقاومت بر اساس روش تحلیل گفتمانی

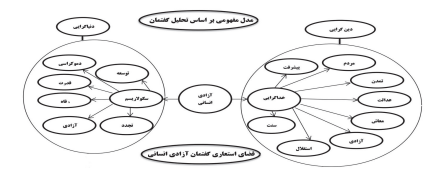
راه از بین بردن انقلاب در ایران، رشد دنیاگرایی و غفلت در مردم است. دشمن نیز با تمام ابزارها در تلاش است این نکته در جامعه رشد پیدا کند. این اتفاقی است که جامعه را تهدید می کند و اگر کارگر شود و مردم هویت انقلابی خود را از دست بدهند، بقیه امور برای هر دشمنی آسان است. این امر در روش تحلیل گفتمانی به از جاشدگی معروف است که موجب، اولاً: تضعیف گفتمان مسلط می شود، ثانیاً: هویت یابی جدید عاملان اجتماعی و رقابت گروههای رقیب ثالثاً: برجسته سازی خصلت نفی گفتمان موجود و به حاشیه راندن آن با ایجاد پاد گفتمان جدید رابعاً: تفوق و سلطه یک گفتمان بر دیگر گفتمانها و طرد سایر بدیلها.

بنابراین سعی شده است به فضای استعاری و اسطورهای حاکم بر زاده شدن گفتمانهای متخاصم نظری افکنده و پس از تبیین نقاط اختلاف و اشتراک آنها کیفیت زایش نظریه مقاومت اسلامی را تشریح و تبیین کنیم.

## آزادی بخشی به انسان، رسالتی دین گرایانه یا دنیا گرایانه؟

اولین قدم برای تحلیل سیاسی در چارچوب گفتمان لاکلا و موف، شناسایی فضای استعارهای شکل دهنده به گفتمان میباشد. پس از تحولات یک قرن و خاصه نیم قرن اخیر که انسان و انسانیت شده بود، شده بود،

مهم ترین دال فضای اسطورهای در این عرصه، ارائه یک مشی و مرام بود که بشریت را از بند قیود انحطاط بخش خویش «آزاد» سازد و به اصطلاح یک «آزادی انسانی» به وی اعطاء کرده و وی را به سمت تمدن و پیشرفت سوق دهد. این فضای استعاری به ویژه پس از فروپاشی و از هم گسیختگی اتحاد جماهیر سوسیالیستی شوروی در سال ۱۹۹۲ میلادی شکل گرفت و از بطن آن دو گفتمان متخاصم «اسلام سیاسی» و «لیبرال دمو کراسی غربی» (چنانکه هانتینگتون نیز تصریح دارد) برای «آزاد کردن بشر» با هم به رقابت پرداختند. رقابتی که از بطن آن «گفتمان مقاومت» زاده شد. بلاشک در عصر «دنیاگرایی» و «سکولاریسم» که خاصه در جهان مسیحی عصر دین زدایی و پایان ایدئولوژی ها شمرده می شد، اسلام سیاسی به وضوح حکایت از «دین» داشت. برای روشن شدن این مفهوم لازم است به اوضاع و احوال زمانی، برجسته سازی و به حاشیه رانی این دال در دوره های مختلف نظری بیفکنیم. مدل فضای استعاره ای و اسطوره شکل دهنده به گفتمان ها بدین سبک است:



شکل(۱)مدل مفهومی بر اساس تحلیل گفتمان تحلیل گفتمانهای اسلام سیاسی (انقلاب اسلامی) و لیبرال دموکراسی غربی و بیان نقاط اختلاف و اشتراک آنها

گفتمان توحیدی اسلام، دارای اصول و ارزشهایی است که به رغم تشابه ظاهری، در بسیاری از مواقع در تعارض بنیادین با اصول لیبرالیسم قرار می گیرد. در ادامه مطالب سعی شده است که بخشی از این اصول و ارزشها مطرح شود. البته باید توجه کرد که قرائتهای گوناگونی از اسلام می شود و قرائتی که در این جا مدنظر است قرائتی است که در ادبیاتِ علوم سیاسی و اجتماعی آن را «اسلام سیاسی» می خوانند. اسلامی که قائل به حضور در عرصههای اجتماعی زندگی انسان است.

در انتها سعی داریم که به ترتیب ابتدا «جدول نقاط اشتراک و اختلاف مکتب و گفتمان توحیدی

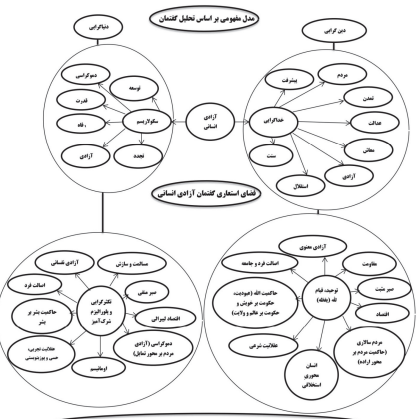
تاثيرات سياسي امنيتي نظريه مقاومت اسلامي در برابر ليبراليسم غرب، الگويي براي جريان حلقه مياني تمدن نوين اسلامي

اسلامی و مکتب و گفتمان لیبرال دمو کراسی غربی» و پس از آن، «مدل مفهومی تحلیل گفتمان» را مبتنی بر موارد ذکر شده به شکل عینی طراحی و ترسیم کنیم تا هم مفهوم ضدیّت و خصومت و یا به عبارتی غیریت و دیگری در روش تحلیل گفتمان روشن تر شود و هم مبتنی بر برخی از موارد مهم مطرح شده در روش تحلیل گفتمان (همچون فضای استعاری گفتمان و مفصل بندی گفتمانهای رقیب) تعین بخشی تسهیل بخشی در راستای ادراک آسان تر صورت پذیرد.

### جدول ۱ - نقاط اشتراک و اختلاف گفتمان توحیدی اسلام و گفتمان لیبرال دموکراسی غربی

| اختلافات                                    | اشتراكات                       | اشتراک و اختلافها         |
|---------------------------------------------|--------------------------------|---------------------------|
|                                             |                                | اصول و ارزشها             |
| اسلام قائل به جهان بینی و ایدئولوژی         |                                |                           |
| توحیدی است؛ اما لیبرال دموکراسی غربی        | اشتراكي موجود نيست             | توحيد                     |
| قائل به تکثرگرایی و پلورالیسم شرک آمیز      |                                |                           |
| است.                                        |                                |                           |
| اسلام قائل به حاكميت نفس الهي مردم بر       |                                |                           |
| نفس سفلي تحت لواي حاكميت الهي است؛          |                                | حاكميت (حكومت)            |
| اما لیبرال دموکراسی قائل به حکومت اهواء     | حاكميت مردم بر خودشان          |                           |
| مردم تحت نام حكومت مردم است.                | 3 3. ( 3                       |                           |
| آزادی اسلامی یک آزادی اجتماعی و سیاسی       |                                |                           |
| و معنوى است؛ اما آزادي مد نظر ليبرال        |                                |                           |
| دموکراسی غربی به ادعای خویش آزادی           | هر دو به آزادی اهمیت می دهند   | آزادی                     |
| بیرونی را فراهم میآورد اما در آن واحد نافی  |                                | ,,,,,                     |
| آزادی درونی انسان است.                      |                                |                           |
| اسلام از لحاظ حقوقی هم به فرد و هم به       | توجه به فردیّت انسانی (بر خلاف |                           |
| جامعه اصالت ميبخشد؛ اما ليبرال دموكراسي     | مكاتب ماركسيستي و سوسياليستي)  | اصالت فرد يا جامعه        |
| صرفاً به فرد اصالت مىبخشد.                  |                                |                           |
| اسلام قائل به عقلانیت شرعی است که جمع       |                                |                           |
| عقل برهانی و وحی و تجربه میباشد؛ اما        | توجه به تعقل و قوای فاهمه بشر  | عقلانيت                   |
| عقلانیت لیبرال دموکراسی غرب، صرفاً          |                                | _                         |
| تجربي و پوزيتيويستي است.                    |                                |                           |
| اسلام قائل به انسان محوري استخلافي است؛     |                                |                           |
| اما لیبرال دموکراسی بر اومانیسم منفصل از    | هر دو به انسان اهمیت میدهند    | انسان گرایی و انسان محوری |
| وحى تأكيد دارد.                             |                                |                           |
| اسلام قائل به مردم سالاری یا تئودموکراسی    |                                |                           |
| است؛ اما ليبرال دموكراسي قائل به            | هر دو به مردم توجه دارند       | توجه به مردم              |
| دمو کراسی است.                              | ,                              | , , , , ,                 |
| در اسلام معاش و اقتصاد، وسیله و مالکیت      |                                |                           |
| خصوصی، محدود است و باید مناسبات آن          | هر دو به معاش، مالکیت خصوصی و  |                           |
| عادلانه باشد؛ اما در ليبرال دموكراسي معاش و | اقتصاد توجه دارند              | اقتصاد                    |
| اقتصاد، هدف و مالكيت خصوصي بي حد و          |                                | اقتصاد                    |
| حصر است و عدالت نیز محلی از إعراب ندارد.    | ه کتا الدکا خا دادا خا         |                           |

نقاط اشتراک و اختلاف گفتمان توحیدی اسلامی و گفتمان لیبرال دموکراسی غربی (عوامل ضدیت، خصومت، غیریت و دیگری در تحلیل گفتمان)



مفصل بندی گفتمانهای اسلام سیاسی و لیبرال دموکراسی غربی (زائیدهی وجه استعاری مذکور و زایندهی گفتمان مقاومت)

شکل (۲) مفصل بندی گفتمان های اسلام سیاسی و لیبرال دموکراسی غربی

## نتیجه گیری و پیشنهاد

همانگونه که در این مقاله مفصلاً تشریح و تبیین شد، کاملاً مبرهن است که بین مکتب و گفتمان توحیدی اسلامی و مکتب و گفتمان لیبرالیِ غربی، اختلافات و چالشهایی بنیادین حاکم است. اختلافات و چالشهایی که خود را در حوزههای گوناگونی نظیر: کیفیت آزادیِ مادی و معنوی، اصالت فرد یا جامعه، عقلانیت لیبرال یا عقلانیت شرعی، اومانیسم یا انسان محوری استخلافی، توحید و خدا محوری در برابر انسان محوری محض و مطلق، حاکمیت خدا یا حاکمیت انسان، دمو کراسی یا مردم سالاری دینی، اقتصاد اسلامی یا اقتصاد لیبرالیستی و… به وضوح نشان می دهد.

از این موارد بر می آید که هر دو گفتمان دارای یک سری مبانی فکری، فرهنگی و نظری هستند که چنان که ساموئل هانتینگتون ذکر می کند منجر به تشکیل تمدنی خاص با ماهیتی متفاوت می شوند.

تاثیرات سیاسی امنیتی نظریه مقاومت اسلامی در برابر لیبرالیسم غرب، الگویی برای جریان حلقه میانی تمدن نوین اسلامی

ماهیتی که در یکی سلطه و قدرت از آن بشر و در دیگری سلطه و قدرت از آن خدا است. بلا شک بین دو قدرتی که هر یک از آنها در صدد اعمال بیکران سلطه ای خاص هستند تنازع و کشمکش رخ خواهد داد، همان تنازع و کشمکشی که ساموئل هانتینگتون آن را در نبرد بین تمدنی بین تمدنهای اسلامی و لیبرالیستی می بیند. از آن جایی که در برهه زمانی کنونی، تمدن لیبرالیستی غربی با محوریت آمریکا و سایر کشورهای اروپایی از لحاظ علمی، صنعتی و مادی دست برتر را داشته و در طی فرآیند جهانی سازی سعی در توسیع سلطه خود بر جهان اسلام را دارد، دمادم بر کشورها و ملل اسلامی خاصه در منطقه غرب آسیا هجمه می برد. هجمه هایی که محدود به بُعد نظامی نیز نبوده و ابعاد اقتصادی و سیاسی و فرهنگی را نیز شامل می شود.

آن چه مشخص است این است که به دلیل آن که ایران توانسته است یک حکومت اسلامی تشکیل دهد بیشترین تنازع و هجمه از سوی نظام لیبرالیستی غربی به این کشور وارد می شود. هر چند سایر کشورهای اسلامی منطقه غرب آسیا و بعضاً شمال آفریقا نیز مورد هجمه بنیان کن تمدنهای غربی هستند. از همین جا است که به نظر می رسد که «مقاومت اسلامی» یکی از راهبردهای اساسی و مهم برای مقابله با تمدنهای لیبرالی غربی است که اگر دستاوردهای اجرای نظریه مقاومت (پیشرفت و تعالی و رشد دانش) به درستی امتداد یابد می تواند به شکست تمدن لیبرالی و ییروزی تمدن اسلامی بینجامد.

در انتهای این پژوهش، برای انجام پژوهشهای آتی می توان پیشنهادهایی را ارائه داد، پیشنهادهایی که به تحلیل و بررسی نظریه مقاومت در اندیشه اندیشمندان انقلابی معاصر راجع است. فی المثل، تحلیل و بررسی اندیشه مقاومت در آراء امام خمینی (ره)، مقام معظم رهبری، شهید مطهری، شهید آیت الله سید محمد باقر صدر، امام موسی صدر، شهید بهشتی و ... بلاشک تشکیل یک منظومه منسجم از آراء اندیشمندان انقلاب اسلامی در این حوزه می تواند بر غنای نظریه مقاومت بیفزاید. پیشنهاد دیگر، تبیین و بررسی نظریههای مخالف با اسلام سیاسی در اندیشه متفکران غربی است، اندیشههایی که به عموم مردم نشان می دهد که وابستگان به تمدن لیبرال دمو کراسی غربی با چه خصومت و عنادی به مبانی اصیل اسلامی نظر دارند و با آن سر ستیز دارند. پیشنهاد دیگر، تبیین و تشریح اقدامات ضد اسلامی کشورهایی علی الظاهر مسلمان در خاورمیانه است که همدست با جبهه کفر و استکبار سعی می کنند که محور مقاومت را تضعیف کنند. امید است که این مقاله توانسته باشد در تبیین نظریه مقاومت اسلامی در عصر حاضر اند کی راهگشا باشد.

# فهرست منابع

#### منابع فارسي

- ۱. امام خمینی، (۱۳۷۸)، صحیفه امام ، جلد ۲۱، موسسه تنظیم نشر و آثار حضرت امام
  - ۲. خامنهای، سید علی، ۱۳۷۹/۱۰/۱۳ دفتر نشر پژوهشی و فرهنگی انقلاب اسلامی
- ٣. ابن بابویه، محمد بن علی، (۱۳۶۳)، تصحیح غفاری، علی اکبر، من لایحضره الفقیه، ج ۴، قم،
  جاعه المدرسین فی الحوزه العلمیه، قم ح ۵۷۶۲
- ۴. اسدی،فرزانه، (۱۳۹۶)، فرهنگ مقاومت و استکبار ستیزی در قرآن، دانشگاه علوم و معارف قرآن کریم، دانشکده علوم قرآنی مراغه، تهران
- ۵. جرمی ریفکین ترهوارد، (۱۳۷۴)، ترجمه دکتر محمود بهزاد، جهان در سراشیبی سقوط، انتشارات سروش
- ۶. جلوداران، امید، (۱۳۹۸)، ایستادگی و مقاومت از نگاه رهبر معظم انقلاب و شاخص یابی بیانات در مقطع زمانی ۱۳۸۵تا ۱۳۹۸، اداره پژوهشهای سیاسی صدا و سیما، تهران
  - ۷. حبیب الله طاهری، (۱۳۸۳)، بررسی مبانی فرهنگ غرب و پیامدهای آن، قم، انتشارات بوستان
- ۸ حسن بن على بن حسين بن شعبه حراني، ابو محمد، (١٣٨٢)، ترجمه حسن زاده، صادق، تحف
  العقول، آل على، قم
  - ۹. حسینی بهشتی، سید محمد، (۱۳۶۰)، پنج گفتار، قم، انتشارات قیام
- ۱۰. حسینی بهشتی، سید محمد، (۱۳۶۰)، لیبرالیسم چه می گوید، مشهد، مرکز تبلیغات پیروان
  - ولایت فقیه و بنیاد نشر آثار و اندیشههای شهید بهشتی
  - ١١. حقيقت، سيدصادق، (١٣٩٨)، روش شناسي علوم سياسي، چاپ پنجم، دانشگاه مفيد، قم
- ۱۲. رندال، هرمن، (۱۳۷۶)، ترجمه ابوالقاسم پاینده، سیر تکامل عقل نوین، شرکت انتشارات علمی
  - فرهنگی، تهران، ، ج ۱
  - ۱۳. زرشناس، شهریار، (۱۳۸۳)، واژهنامه فرهنگی سیاسی، تهران، کتاب صبح، اول
- ۱۴. سعید، بابی، (۱۳۷۹)، ترجمه جمشیدی ها، غلامرضا، عنبری، موسی، هراس بنیادین؛ اروپا مداری و ظهور اسلام گرایی، تهران، انتشارات دانشگاه تهران
  - 1۵. صدر، سيد محمد باقر، (١٣٨٨)، المدرسه الإسلاميه، چاپ ۴، انتشارات داراصدر
- ١٤. صدر، سيد محمد باقر، (١٣٩٩ق) (١٣٥٩ش)، ترجمه سيد جمال موسوى خلافه الإنسان و شهاده

الانبياء، تهران، وزارت ارشاد اسلامي روزبه

۱۷. طاهری، حبیب الله، (۱۳۸۳)، بررسی مبانی فرهنگ غرب و پیامدهای آن،انتشارات بوستان قم، ۱۸. علوان، الصالح، ابتهال، عبدالامیر، (۱۳۹۸)، ظهور ادبیات مقاومت در جنوب لبنان، جامعه المصطفی العلمیه، موسسه آموزش عالی علوم ومعارف، تهران

١٩. غنى نژاد، موسى، (١٣٨٧)، از جان لاك تا آدام اسميت، شهروند

۲۰. فركلاف، نرمن، (۱۳۸۱)، نظريه انتقادي گفتمان، تهران، مركز نشر رسانه ها

٢١. باطني، محمد رضا، (١٣٨٨)، فرهنگ انگليسي – فارسي چاپ ١٧ انتشارات فرهنگ معاصر

۲۲. مطهری، مرتضی، (۱۳۷۶)، مجموعه آثار ، جلد ۲۱، چاپ۷، قم انتشارات صدرا

۲۳. ملتفت، مریم، (۱۳۹۷)، نقش روحیه مقاومت در استکبار ستیزی از دیدگاه قرآن، تهران

٢۴. مودودى، ابوالاعلى، (١٩٧٠)، نظام الحياة في الاسلام،الاتحاد الاسلامي العالمي للمنظمات الطلبيه

۲۵. مهدیان، علی، (۱۳۹۹)، طرح کلی اندیشه مقاومت، چاپ اول، سفیر صادق

۲۶. هانتینگتون، ساموئل پی، (۱۳۷۸)، بر خورد تمدنها و بازسازی نظم جهانی، ترجمهی محمد علی حمید رفیعی، دفتر یژوهش-های فرهنگی، تهران

۲۷. هوارث، دیوید، (۱۳۷۷)، ترجمه سلطانی، علی اصغر، نظریه گفتمان، فصلنامه علوم سیاسی، شماره ۲

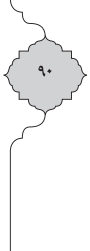
### منابع لاتين:

- 1.C.B. Macpherson, Democratic theory. Essays in Retrieval, London up.
  1975, p.27
- 2. Howarth David, Discourse. Open university press, 2000, cit. pp 101-102
- 3.Laclau, Ernesto, and Mouffe, chantall, 1985, Hegemony and socialist strategy: Towards a Radical Democratic politics, London, Verso
- 4.M. Jorgensen and, L. Philips, 2002, Discourse Analysis as theory and method. London, sage publications. P. 48
- 5.Laclau, Ernesto, new Reflections on the Revolution of our time, London, Verso, 1990

۸٩

6.Jorgensen. M, Phillips.L, Discourse Analysis as theory and Method, London sage publication 2002

7.Laclau, E. Politics and Ideology in Marxist theory, London, new left Books, 1997



— سال دوازدهم – شماره ۳(شماره پیاپی ۴۷) –پاییز ۲۰۴۲ —